
 
 

 

 

     

 

 

 

 

 

 

       

 
 

 

 

 

 

 

 

                                       
 

 

 

 

 

 

 

 

                   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UPPSALA STUDIES IN CHURCH HISTORY  22 

 

 

 

 

 

Andreas Mazetti Petersson (ed.) 
 

 

 
Antonio Possevino’s Writings, vol. III 

 

Il Soldato Christiano (1583) 
 

 

 

 

  
 
 

 

Gustaf Forsell 
 

 

Race and Pro-Nazi Liberal Theology 

The Case of Sveriges Religiösa Reformförbund in Interwar 

Sweden 

  
 
 

 

Gustaf Forsell 
 

 

Race and Pro-Nazi Liberal Theology 

The Case of Sveriges Religiösa Reformförbund in Interwar 

Sweden 

  



 

 

 

 

 

 

  About the Series  

  

Uppsala Studies in Church History is an ebook series published by the 

Department of Theology, Uppsala University. The series includes works 

in both English and Swedish. The volumes are available with open 

access and are published only in digital form. For a list of available 

titles, see the end of the book.  

 

  About the Author  

 

Andreas Mazetti Petersson has a doctoral degree in Church History 

from Uppsala University and is an assistant professor at the Newman 

Institute in Uppsala. Earlier contributions include the monographs 

Antonio Possevino’s Nuova Risposta: Papal Power, Historiography and 

the Venetian Interdict Crisis, 1606–1607 (2017) and A Culture for the 

Christian Commonwealth: Antonio Possevino, Authority, History, and the 

Venetian Interdict (2022). He is also the editor of Antonio Possevino’s 

Writings (2024–) 

  

 

 



 

 

 

 

Uppsala Studies in Church History 22 

 

 

 

 

Andreas Mazetti Petersson 

 

 

Antonio Possevino’s Writings, vol.III:  

Il Soldato Christiano (1583) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mazetti Petersson, Andreas (ed.). Antonio Possevino’s Writings, vol. III: 

Il Soldato Christiano (1583), Uppsala Studies in Church History 22. 

Uppsala: Uppsala University,  Department of Theology, 2026.  

 

ISBN: 978-91-990450-2-3 

Editorial Address: Uppsala University, Department of Theology, Church 

History and Mission History, Box 511, 751 20 UPPSALA, Sweden.   

Email: magnus.lundberg@teol.uu.se.  

mailto:magnus.lundberg@teol.uu.se


 

 

 

 

 

         Contents 

 

 

 

 

 

 

Editor’s Introduction .............................................................. 1 

IL SOLDATO CHRISTIANO ................................................. 7 

Rhetorical Use in Antonio Possevino’s Il Soldato Christiano ....91 

 



 

 

 

 

Editor’s Introduction 

This book constitutes the third volume of Antonio Possevino’s Writings, 

published in the Uppsala Studies in Church History series.1 The volume 

is divided into two parts. The first part contains the transcription of 

Antonio Possevino’s (1533–1611) Il Soldato Christiano. The second is a 

study by the editor to help the reader understand the rhetorical tools 

used in the text. 

The full title of Possevino’s book is Il Soldato Christiano con 

l’istruttione de’ capi dell’essercito catolico. Composto da Antonio Possevino 

della Compagnia di Giesù. Libro necessario à chi desidera sapere i mezi per 

acquistar vittoria contra heretici, turchi, & altri infedeli.  

It was first printed in Rome 1569 (Valerio & Dorici, 8o), requested 

by Pope Pius V (sed. 1566–1572) to be distributed to the soldier envoys 

that were to join the army of French king Charles IX (r. 1560–1574) in 

the war against the Huguenots, as well as among the troops that prepa-

red to embark on the fleet that eventually fought the Ottomans at the 

Battle of Lepanto (1571).2 

The second edition of the Soldato Christiano was printed in Mace-

rata in 1576 (Sebastiano Martellini, 12o), followed by a third in Mantua 

in 1582 (Francesco Osanna, 12o), and a fourth in Macerata in 1583 

(Sebastiano Martellini, 12o). The latter is the source text for the 

transcription in this book, as well as for a Spanish translation published 

in 1588, titled Platica Spiritual para el soldado cristiano. Sacada de las 

 
1 The first two books being Andreas Mazetti Petersson (ed.), Antonio 

Possevino’s Writings Vol I: ’Apparato All’Historia’ (1598), Uppsala Studies in 

Church History 17, 2024 and Mazetti Petersson (ed.), Antonio Possevino’s 

Writings Vol II: Interdict Texts (1606–1607), Uppsala Studies in Church 

History 18, 2024. 
2 Carlos Sommervogel (ed.), Bibliothèque de la Compagnie de Jesus, bibliographie, 

tome IV, Bruxelles & Paris, 1895, 1065. 



 

 

 

 

 
2 

 

obras del muy R. Padre Antonio Possevino de la Compañia de Iesus 

(Christophe Plantin, Antwerp, 8o).3 

A fifth edition in Italian was published in 1604, printed in Venice 

(Domenico Imberti, 4o), including revisions and additions and with a 

new subtitle: Con aggiunte et colla forma d’un vero principe e d’una vera 

principessa nelle vite di Stefano Batori re di Polonia, di Lodovico Gonzaga 

Duca di Nevers, e di Eleonora Archiduchessa d’Austria, con LXVI 

avvertimenti di Basilio Imperatore a Leone suo figlio non più nella nostra 

lingua usciti et altre istruzioni per giusto governo. The added subtitle 

indicates a shift from a mere guide for Catholic soldiers to one that 

includes instruction on the art of rule. This edition was dedicated to 

Cosimo II de’ Medici (r. 1609–1621), heir to the Grand Duchy of Tos-

cana at the time of the publication.4  

The intended readers of Soldato Christiano were captains and 

soldiers on the Italian peninsula of at least moderate education, rather 

than the European élite whose lingua franca was Latin. Book V of 

Possevino’s Bibliotheca Selecta (1593), written in Latin, addresses 

recurrent themes i Soldato Christiano, such as the justification of war, 

the instruction in moral conduct for captains and soldiers, and the need 

for priests to abstain from warfare.5 

 

Outline of Contents 

In the 1583 edition of the Soldato Christiano, the printer Sebastiano 

Martellini’s address to the readers forms part of the paratext. It narrates 

the origin of Soldato Christiano when Possevino was in Rome in 1569, to 

 
3 Sommervogel: 1895, 1066. 
4 Parts of the Soldato Christiano was published in Possevino’s Discorso sopra 

l’impietà e perniciosissimi consigli del Machiavello, ch’egli per sparger’ il suo 

veleno diede a’ Prencipi (Venice, 1585). See Sommervogel: 1895, 1065–1066; 

Andreas Mazetti Petersson, A Culture for the Christian Commonwealth: Antonio 

Possevino, Authority, History, and the Venetian Interdict. Uppsala: Acta 

Universitatis Upsaliensis, Studia Historico-Ecclesiastica Upsaliensia 53, 2022, 

22. 
5 Antonio Possevino, Bibliotheca Selecta (BS) (Rome: 1593), I:V, 382–419. 



 

 

 

 

 
3 

 

take his fourth vow of obedience to the Roman Pontiff. Martellini writes 

that Pope Pius V was eager to hand over a tailor-made catechism to the 

troops that were to defend the Catholic Church against the Huguenots 

and the Ottomans. Possevino had just returned from France, where he 

had been stationed since the early 1560s, and he was soon to head back. 

Although Possevino accepted the Pope’s request, he had little time to 

complete a well-ordered catechism. The result was Soldato Christiano, 

which eventually evolved into the thorough instruction he had wished 

to compose in 1569, culminating in the completion of Book V of the 

Bibliotheca Selecta. The Bibliotheca Selecta had not yet materialised in 

1583 when Martellini published the fourth edition of Soldato Christiano. 

However, he anticipates it in his address to the reader. 

The main body of text comprises thirty chapters, beginning with 

a description of the dignity of the Christian soldier, followed by justi-

fications for waging war against the enemies of the Catholic Church, and 

concluding with an examination of the utility of such war. It goes on to 

discuss the mental and bodily qualities required of the captain and his 

elected soldiers, and the affections and hope with which the captain 

should enter war. It moves on to mention such vices from which the 

soldiers need to abstain and such virtues that they ought to practice. It 

underscores the need to guard sacred places and encourages soldiers to 

read a specified selection of history books. It ends with an impassioned 

speech on the urgency of defending the Catholic faith against its 

enemies. 

The Soldato Christiano is equipped with four letters by Catherine 

of Siena (1347–1380) that discuss the same theme as the main body of 

the text. Catherine addresses the duty of every Christian to obey the 

Roman Pontiff, the responsibility of the Christian captain to lead his 

soldiers in fighting the infidels, and to bear the sacrifices of Christ for 

his Church on earth in remembrance. Moreover, Il Soldato Christano 

contains recommendations for daily devotions that soldiers should 

follow. There are orders for matutin, laudes, vesper, and compline, pra-

yers that are to be read in the morning and in the evening, methods to 

examine one’s conscience, a litany of the saints, as well as songs that are 



 

 

 

 

 
4 

 

to be sung during the day. The features o Soldato Christiano make it a 

valuable source for both medieval and early modern studies, as well as 

for liturgical and devotional studies. 

This Edition 

For the sake of keeping the transcription as accurate as possible to the 

original, I have not changed the spelling of words to conform to modern 

Italian orthography. Therefore, the title remains the original: Il Soldato 

Christiano, not Il Soldato Cristiano. Words that bear a ’z’ instead of ’ti’ 

in modern Italian are kept from the original Latinized spelling, e.g., 

constitutione, operationi, giustitia, purgatione, conditione, predicatione, 

and gratia. Furthermore, there are some inconsistencies that I have not 

altered. One finds the word istruzione sometimes spelt istruttione, as in 

the subtitle, and at other times instruttione. Other words that fall into 

this category are: Constantino, conscienza, adversari, amazzare, denaio, 

disiderio, fussero, patienza, servidori, sofferire, spacio, and ubidienza. 

   Some words have diphthongs that are no longer part of stan-

dard Italian orthography, such as: angoscie, cuoperta, Gierusalemme, 

Giesù, and rinuovare. Other words have single consonants instead of 

double, such as: abondante, avertimenti, avicinando, catolica, 

dapocaggine, mezi, obligare, overo, publico, and republica, whereas in 

other cases, double consonants occur, such as: amministratione, comm-

unemente, esseguire, essercitare, essercito, essemplare, and essortare. 

   Remains of Latin are prevalent to a high degree in the Soldato 

Christiano, for instance, in the word escomunicatione (lat. Excommu-

nicatio) instead of scomunica and, to a lesser degree, in ispediente (lat. 

expediens) instead of spediente. There is also a medieval and early 

modern Latin use in the text of adding a ’j’ to nouns in the plural that 

end with an ’i’, instead of the ’ii’ in Latin of Classical Antiquity or the 

dropping of the ’ii’ in modern Italian. The use of ’ij’ is found in words 

such as avversarij, glorij, negotij, premij, stipendij, varij. Remains of 

Latin spelling in which the ’h’ is kept are also noticeable in variants of 

avere (spelt havere): habbia, habbiamo, havrebbe, and hebbe, and in other 

words, such as heretici, homicidia, honore, hora, humiltà, inhabili, and 



 

 

 

 

 
5 

 

prohibire. There is also a use of ’th’ in words such as Athanasio, Giudith, 

Theodosio, and theologi. 

   Conjugations of verbs are slightly different when compared with 

modern Italian, such as in the third person singular and plural of dovere 

and bere, in which the ’v’ between the vowels is missing, rendering the 

following results: dee, bee, and deono, beono. Alternate spellings are also 

recurrent in conditional (present tense) sentences of dovere, which in the 

third person singular becomes doverebbero. The third-person plural 

conditional of convenire becomes converrebbono, whereas potere becomes 

potrebbono. The third-person plural imperfect subjunctive of potere, 

however, becomes potessono, and the third-person plural present sub-

junctive of essere becomes sieno. The conjugations of vedere in the first-

person singular and third-person plural become veggo and veggono. 

   Some vowels are marked the with grave accent, e.g. frà, fù, và, 

à, and ò. The word ‘cosi’ lacks the grave accent of contemporary use. 

Other words lack the acute accent, e.g., accioche, perche, percioche, 

poiche, talche, and (da) se. Elision, between the definite article ’le’ 

(feminine plural) and noun, moreover, occur with l’acque, l’altre, 

l’anime, l’heresie, l’historie, and l’infinite. The phenomenon is also 

recurrent in sentences with masculine plural nouns and their 

prepositions, definite and indefinite articles: a’tempi, co’quali, 

de’superiori, gl’occhi, and que’fanciulli. This also applies to the articles 

and nouns in the singular, e.g., co’l, ch’in, e’l, and no’l. On the other 

hand, insertion sometimes occurs, as when prepositions and definite 

articles are separated, e.g., de gli, de i, de le, ne il, ne gli, and la onde. The 

construction conciosia (cosa) is, furthermore, prevalent in the text, 

which is a writing together of con ciò sia (cosa che). 

As seen, the main part of Soldato Christiano is written in the 

Italian vernacular, but it also includes some Latin words, phrases, and 

even sentences. I have indicated these in italics. Some pages in the 1583 

edition of Soldato Christiano, moreover, have notes in the margin to the 

right-hand page (recto) or the left-hand page (verso) of the body of text. 

The page numbering is, nonetheless, consecutive. I have placed Posse-



 

 

 

 

 
6 

 

vino’s annotations in footnotes and commented on them when 

appropriate. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
7 

 

IL SOLDATO CHRISTIANO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
8 

 

 

IL  

SOLDATO  

CHRISTIANO, 

CON L’ISTRUTTIONE  

DE’ CAPI DELL’ESSERCITO CATOLICO. 

 

COMPOSTO DA ANTONIO  

POSSEVINO DELLA COMPAGNIA DI GIESÙ. 

 

LIBRO NECESSARIO À CHI DESIDERA SAPERE I MEZI PER 

ACQUISTAR VITTORIA CONTRA HERETICI, TURCHI, & 

ALTRI INFEDELI. 

 

CON LA TAVOLA DELLE COSE NOTABILI NEL FINE. 

 

CON LICENZA DE’ SUPERIORI. 

 

 

 

IN MACERATA 

APRESSO SEBASTIANO MARTELLINI 

M.D. LXXXIII. (1583) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
9 

 

 

 

 

[p. 3] 

Lo stampatore à LETTORI 

Antonio Possevino della Compagnia di Giesù trovandosi in Roma 

nell’anno, che Pio Quinto di santa memoria mandava à Carlo Nono Rè 

di Francia il Signor Conte Santafiore con alcune mila soldati per 

difendere quel Regno, & la Fede Catolica contra gl’Heretici, e i ribelli, 

hebbe da suoi Superiori ordine, che facesse una breve Instruttione per i 

Soldati, i quali andavano in Francia, e nel medesimo tempo da l’istesso 

Pio Quinto si preparavano per aiutar la Lega Christiana contra il Turco. 

Cosi il detto Possevino quanto portava l’angustia del tempo, poich’egli 

venuto di fres- [p. 4] co di Francia, era costretto à ritornarvi subito, fece 

come una bozza, di quel che alcuni anni adietro, andava pensando, & 

dapoi s’intende ch’è ito con molta diligenza raccogliendo per mandare 

fuori un libro compito delle constitutione militari, il quale si aspetta da 

molti, per essere à questo stato militare del Christianesimo talmente 

necessario, qualmente i prudenti giudicando essere, non essendo fin hora 

uscita cosa, la quale comprendesse in modo amendue le cose della 

disciplina militare, & della pietà, & Religione Christiana, che potessimo 

sperare la durevolezza di quelle vittorie, le quali Dio Signor nostro, & 

Dio vero de gl’Esserciti, ci ha dato più volte in pochi anni: Però mentre 

quel libro compito si a- [p. 5] spetta, si ristampa questa operetta, ò breve 

instruttione stampata già alcune volte non forse con pieno disiderio del 

detto Possevino, poiche havrebbe voluto fare cosa più intiera. Ma noi a 

quali spesso è stata dimandata conscendo che chi và con maturità 

gustandola può trarne frutto abondante, non habbiamo voluto lasciare 

di farne anco nuova parte à Soldati, sperando che i Predicatori, & 

Confessori ne piglieranno occasione assai facile per aiutare l’anime di 

coloro i quali versano in questo stato, forse avicinandosi il tempo, nel 

quale Dio Signor nostro vedendo che i Soldati si disporranno à 

maneggiare l’armi meglio per honor suo sarà qualche unione, & lega frà 



 

 

 

 

 
10 

 

Christiani, & massime in Italia la quale unio- [p. 6] ne sia più durevole, 

e più forte delle precedenti. Usine dunque ciascuno con raccomandare à 

Dio l’imprese, le quali sua Maestà Divina va preparando che si facciano, 

& per la propagatione della Fede Christiana fra Infedeli, & per la 

restitutione della Santa Religione Catolica fra l’infinite sette d’Heretici, 

che sono pullulare in alcune Provincie. In Macerata, il mese di Decembre 

l’anno 1582. [p. 7] 

 

[c. 1] DIGNITÀ, ECCELLENZA, ET FINE DEL SOLDATO 

CHRISTIANO 

Presupposto che il Soldato Christiano conosca, che la prima professione, 

la quale egli fece nel Battesimo, fu d’obligarsi per fedele servitore, 

Soldato, & figliuolo à Dio benedetto, & che niuna sarebbe mai si difficile 

cosa, la quale egli non fosse pronto à sofferire volentieri per l’honore di 

colui, ch’è il Dio della vera gloria, & à cui siamo debitori d’ogni cosa 

nostra, poiche il tutto ci fù dato da sua Divina Maestà; non sarà gran 

fatto conoscere, che delle degne, & grandi operationi, nelle quali 

s’impiegano i Christiani, una sia la professione militare, la quale in 

guerra giusta si esserciti, & alla quale chi và, convien che tenga in 

memoria di esser [p. 8] per giuramento, & per honestà tenuto ad opporsi 

con ogni sforzo, à i turbatori della Verità, & della Giustitia, accioche se 

ne conseguisca il fine, che si pretende. Questo è una pace sicura, onde il 

ben publico si conserva, gli animi discordanti concordi si rendono, 

l’ordine de gli inferiori verso i superiori si mantiene, cessa ogni scandalo, 

& quella peste & ruina, la quale communemente suole derivare dalla 

temerità de’ ribelli, resta in maniera abbattuta, che la fede, & la vera 

pietà tengono il loro possesso nell’heredità di CHRISTO. Così Dio il 

grande, & il quale non senza cagione ha il titolo del Dio de gli esserciti, 

non solo con altre sue creature, quali sono gli elementi i Cieli, & altre 

cose insensibili, vendicò l’ingiuria di coloro, i quali contra lui alzarono le 

corna, ma hor per mezo de gli Angeli, hor con muovere valorosi Capitani 

alla diffesa dell’honor suo, mostrò quanto era degno il fatto d’una 

honesta guerra, nella quale se il Soldato si pone davanti, no’l proprio 



 

 

 

 

 
11 

 

interesse, ma la semplice gloria di Dio & l’universal bene della 

Republica, egli n’acquista som- [p. 9] ma lode, & degno si rende di ogni 

gran premio. Di qui è che nel Testamento antico lo Spirito Santo volle, 

che per scrittura si celebrassero i gesti di Abramo, di Mosè, di Giosuè, di 

Sansone, di Samuele, di David, di Giudith, de’ Popoli d’Israele, & de’ 

Macabei. Et poiche GIESU Signor nostro spiegò alla vista del Mondo i 

Tesori dal Padre eterno, non restò di mostrare il medesimo, poiche à 

Constantino Imperadore egli stesso formò nel Cielo uno stendardo co’l 

segno della Croce, (continuato poi di usarsi da tutti i maggiori Capitani 

Christiani) intorno al quale erano quelle notissime parole scritte, VINCI 

IN QUESTO SEGNO, cioè nella virtù di GIESU Crocifisso. Poi si servì 

la divina bontà di Theodosio, di Carlo Magno, et di molti altri, 

accrescendo la fede per così fatti mezi, non meno che a’ tempi nostri 

habbia fatto in acquistar le due grandi Indie Orientali, & Occidentali 

per sottoporle al soave giogo della sua santissima legge, & alla 

purgatione, dell’heresie, con disegno di rinovar la sua Chiesa, si come (la 

Dio mercè) tuttavia si rinuova, & amplifica. [p. 10] 

[c. 2] COME LA GUERRA LA QUALE SI FA CONTRA GLI HERETICI 

& INFEDELI, DEE RENDER SICURISSIMO IL SOLDATO 

CHRISTIANO, QUANDO NELLA DETTA GUERRA CONCORRANO 

LE DEBITE CIRCOSTANZE. 

Si come la verità è di sua natura inespugnabile, percioche ella si 

appoggia à Dio, & ha per compagne tutte le virtù; così la guerra, la quale 

si fà per difender la verità, basta per assicurare ogni Soldato, che 

lecitamente può essercitarla, & tanto maggiormente, quando vi 

concorrano tutte le cagioni, le quali la rendono giusta. Or nell’imprese, 

che si pigliano contra infedeli, & altri turbatori della pace comune, tutte 

le conditioni concorrono, quando prima c’è l’intentione de’ Prencipi per 

ripiantare la fede, donde fu levata; oltre ciò l’autorità del Pontefice 

Luogotenente di Dio, la quale rende più che sicuri i Soldati, poiche non 

si muovono per proprio appetito, ne con spirito di ribellione, ma con 

ubidienza, & humil- [p. 11] tà, virtù molto favorite dalla Divina Maestà. 

Si aggiunge la giustitia della causa all’hora che si và per servir à Dio 



 

 

 

 

 
12 

 

stesso, il quale essendo noi già pochi anni niente; ci creò delle più 

honorate creature del Mondo; ci riscattò col sangue pretiosissimo del suo 

figliuolo; ci governa del continuo; & mantiene; & come elegge alcuni per 

suoi soldati (gratia veramente singolare,) così ha modi potentissimi per 

preservarli da ogni calamità. Che se alcun Prencipe sarebbe giudicato di 

far altrui segnalato favore all’hora che si servisse di loro in cose, le quali 

molto gli toccassero, ne per conseguente mancherebbe di soccorrere in 

ogni loro necessità, quanto maggior favore, & più sicuro soccorso 

debbiamo noi conoscere, & aspettar da Dio, il quale non solo è Prencipe 

nostro, ma vuol esser chiamato Padre di noi per esserlo, & per tenere 

sempre l’occhio aperto sopra quelli, che honorandolo si mostrano suoi 

figliuoli? Appresso di ciò i soldati si armano per difendere l’honore della 

gloriosa Vergine, & madre di Dio, quel de’ Santi, e Sante dall’ingiuria de 

gl’infedeli, & de gli hereti- [p. 12] ci, talche hanno una si stretta lega 

insieme, che non è dubbio ch’in Cielo essi intercederanno presso Iddio 

per loro, mentre prontamente esporranno i corpi alla morte. Vanno poi 

i soldati non meno per aiutare la Chiesa Catolica, per la quale Christo, 

come vero essemplare, & Capitano de’ soldati Christiani vittoriosamente 

sparse il proprio sangue: Parlo non solo della Chiesa, & Christianesimo 

presente, ma insieme del passato, la memoria del quale risuscitano i 

soldati dando occasione, che possano celebrarsi per tutto infiniti essempi 

di santità, & fortezza, i quali procurano gli infedeli, & gli heretici di 

oscurare. Ne del passato, & presente soli, ma ancor de i futuri secoli, 

poiche a’ posteri si spiana la strada per poter venire alla fede, & à quelli 

che crederanno si aumenta il modo di potere gioire de i veri Sacramenti, 

oltre il fresco essempio della fortezza, il quale altrui sprona à far testa 

(bisognando) contra gli altri nemici della Chiesa. Così questa, come verso 

leali figliuoli, da’ quali riceva il debito della gratitudine, non mancherà 

mai di munirgli di ogni [p. 13] suffragio impetrato da caldi sospiri de’ 

devoti Christiani, i quali per coloro che vanno à spander il sangue per 

preservargli nella fede volentieri, & per debito di conscienza si muovono 

à spander le lagrime, supplicando il Re del Cielo accioche gli conservi, & 

doni loro gloria eterna. Finalmente vanno i soldati per assicurare 

l’istessa patria da simile contagione, per difendere i figliuoli, & parenti, 



 

 

 

 

 
13 

 

& amici, per porgere la mano à i Popoli, & alle Provincie, le quali 

miseramente occupate da gli infedeli niuno uso possono havere de’ 

sacramenti, ne della predicatione catolica, anzi sono oltre ciò, esposti à 

mille dishonori, angoscie, & pericoli di heresia, & nel tempo di lor morte 

non hanno (ohime) se non scelerati ministri, li quali procurano loro con 

la perdita del corpo, quella dell’anima. [p. 14] 

[c. 3] COME PUÒ CON SICURA COSCIENZA IL SOLDATO USARE 

L’ESSERCITIO SUO CONTRA GL’INFEDELI 

Hora se alcun dubitasse d’incorrere in peccato andando à perseguitar il 

nemico infedele, oda ciò che da San Bernardo fu scritto à Soldati, i quali 

per la Fede combattevano. I SOLDATI (dice) di CHRISTO sicuri 

combattono i fatti d’arme del Signor suo, non temendo punto ne di 

peccato, uccidendo, ne di cadere in pericolo morendo, poiche s’ha per 

l’amor di Christo à sofferire, overo à dar la morte & niuna colpa, anzi 

grandissima gloria se ne riporta. Conciosia cosa di qui à Christo, & di là 

Christo s’acquista; il quale senza dubbio, & riceve volentieri la morte del 

nemico per vendetta, & più volentieri dona se stesso al Soldato per 

premio. Il Soldato (dico) di Christo uccide sicuro, più sicuro muore; à se 

è valoroso, quando muore; à Christo quando amazza: Percioche non 

senza cagione por- [p. 15] ta la spada, & non meno è ministro di Dio à 

vendetta de’ malfattori, che à laude de’ buoni. Certo quando egli uccide 

il malfattore, non homicida, ma (per dir così) malicida, et chiaramente 

vendicatore di Christo contra coloro, i quali fanno male, & difensore de’ 

Christiani è riputato. Et quando esso è ucciso, si conosce ch’egli non è 

morto, ma giunto è à riva. La morte adunque per le sue mani data ad 

altrui è guadagno di Christo, ricevuta da lui per le mani altrui è 

guadagno suo. Nella morte del Pagano il Christiano si gloria, poiche 

Christo si glorifica. Nella morte del Christiano la liberalità del Rè si 

manifesta, quando si conduce fuori il soldato, il quale s’ha à rimunerare. 

Quanto al restante, sopra lui si rallegrerà il giusto vedendo la vendetta: 

di questo dirà l’huomo; se pure il frutto è al giusto: Iddio certo è, il quale 

giudica in terra. Percioche nei Pagani ancora si doverebbero uccidere, se 

in altra maniera si potessono rimuovere dalla troppa infestatione, et 



 

 

 

 

 
14 

 

oppressione de’ fedeli; ma al presente, il meglio è che si uccidono, che 

certamente resti la verga e’l flagello de’ [p. 16] peccatori sopra la forte 

de’ giusti, accioche forse i giusti medesimi non stendan le mani alle mani 

alle iniquità di coloro. Ma che? dirà alcuno, se in modo alcuno non è 

lecito al Christiano di ferire di spada, perche dunque il Precursore del 

Salvatore comandò, che i Soldati si contentassero de’ loro stipendij, & 

non più tosto prohibì loro ogni militia?6 Et se all’incontro (come vero è) 

à tutti è lecito i quali sieno solamente ordinati da Dio, e i quali non 

habbian fatto alcun’ altra miglior parte professione; (cioè come 

Ecclesiastica a’ quali non è lecito di spandere il sangue) à chi per amor 

di Dio sarà egli più lecito che à coloro, per le cui mani, & valore la Città 

della Fortezza nostra Sion, cioè della Chiesa di Dio è difesa, perche ella 

sia forte Rocca di tutti noi, accioche discacciati i trasgressori della legge 

Divina sicura entri la gente giusta, la quale custodisce la verità. 

Sicuramente adunque dispergansi le genti, le quali amano le guerre, & 

taglinsi da noi coloro, che ci conturbano, & vadan profughi dalla Città 

del Signore tutti quelli che oprano iniquità, & i quali si rallegrano di 

togliere le ricchezze inestima- [p. 17] bili del Popolo Christiano riposte 

in Gierusalemme, & di rendere pollute le cose sacre et di possedere con 

heredità il santuario di Dio; sfoderi la spada & l’uno & l’altro de’ fedeli 

sopra i colli de’ nemici, à fin che si distrugga ciascuna altezza, la quale 

surga contra Iddio, ch’è la fede de’ Christiani, ne mai sia vero che dican 

le genti, ov’è il Dio loro? Fin qui San Bernardo; Le cui parole deono 

intendersi nondimeno in questo senso, che come non ha il soldato da 

eleggere la guerra, & essercitare l’armi per odio, ne per vendetta tutto 

che si debban detestare gli errori, così per la salute de gli erranti, 

debbiamo pregare Dio con tutto’l cuore, & essendo i soldati astretti dalla 

perversità, & ostinatione de gli avversarij ad esserne giusti vendicatori, 

deono nondimeno disiderare, che la morte corporale vada in sodisfattion 

delle pene eterne, & ch’essi (s’è possibile) si raveggano, & in tal caso, 

quando cioè son giunti al morire i soldati (potendo) debbono essortargli 

 
6 Possevino’s note: “Luc. 3. Nota. Per spada s’intende ogni forte di arme, ò di 

altra violenza et offesa.” The Gospel of Luke, Chapter 3. 



 

 

 

 

 
15 

 

à rivestirsi della viva fede con dolore, et pentimento di tutti i loro 

peccati. [p. 18] 

[c. 4] DI QUANTA UTILITÀ, & FRUTTO SIA COTAL GUERRA. 

Deve oltre quel che si è detto, rendere contento il Soldato, l’essere certo 

che Iddio terrà conto delle sue fatiche, & le premierà con dono 

conveniente alla grandezza sua, la quale è infinita. La onde se l’huomo 

volentieri assalisce una Città piena di ricchezza, perche ne aspetta 

miglior preda; quale, & quanto sarà il guadagno, che Iddio eterno à veri 

soldati riserva, se con si honorata professione l’acquisteranno? Certo 

s’egli disse, che colui, il quale lo confesserà in presenza de gl’huomini, 

sarà da lui confessato in cospetto del Padre, convien che il Soldato 

Christiano confessandolo con la stessa vita attenda d’esser troppo 

altamente honorato nel Cielo. Et se da San Paolo sappiamo, che noi altri 

in questa vita, la qual non senza cagione è chiamata militia, siamo fatti 

spettacoli à Dio, & à gli Angioli indubitatamente, quando à Soldati 

riesca di essere valorosi campioni dell’honore di S. Maestà Divina, have- 

[p. 19] ranno per fine delle fatiche loro l’albergo dell’Eternità. 

Adopratevi (disse à Soldati, che andavano contra gl’Infedeli, il 

Pontefice Leone IIII.) valorosamente, lasciando da parte ogni timore, e 

spavento contra i nemici della santa sede, & contra gli adversari di tutte 

le Religioni; percioche Iddio onnipotente conosce, che qual si voglia di 

voi morrà; egli è morto per la verità della fede, & per la salvezza della 

patria, e per la difesa de’ Christiani, e però da lui conseguirà il premio 

del Cielo.7 Et altrove i catolici, i quali havendo preso il carattere della 

Croce si saranno armati per estimare gli Heretici, gioiscano di 

quell’indulgenza, il qual si concede à coloro, che vanno in soccorso della 

terra santa. Or che dirò io dopo si vivi testimoni di verità, se non che 

potrebbe avvenire, che cadendo i Soldati in mano de’ nemici, & volendo 

essi constringergli à negare la fede Catolica, essi rimanendo fermi, et 

costanti, potranno per singolar gratia di Dio morire di martirio; la quale 

specie di morte è conforme à quella di chi sparse per noi il San- [p. 20] 

gue pretiosissimo. Di questa ragionando San Cipriano dice: Chiudonsi 

 
7 Possevino’s note: “29. q. 8. c. omni.” Leo IV (sed. 847–855), Liber Pontificalis. 



 

 

 

 

 
16 

 

gl’occhi nelle persecutioni terrene, ma il Cielo s’apre: minaccia 

l’Antichristo, ma Christo Signore difende: è data al morte, ma segue 

l’immortalità. A chi viene ucciso, è tolto il mondo, ma il Paradiso gli è 

dato in cambio: la vita temporale si estingue, ma l’eterna si ripara. 

Quanto grande è la dignità, et quanto grande la sicurezza, uscir di qui 

allegro, liberarsi dalle afflittioni, & angoscie, chiudere in un momento 

gl’occhi, co’quali gl’huomini, e’l mondo si veggono, & aprire 

incontanente i medesimi à vedere Dio & Christo: con quanta prestezza 

si velocemente sei tolto, et levato dalla terra, & riportato ne’ regni del 

Cielo? 

[c. 5] QUALE DEBBA ESSERE IL CAPITANO GENERALE 

DELL’ESSERCITO. 

Leone Imperadore, il quale scrisse un libro greco, dell’apparato della 

guerra, fra le altre cose, che mostra al suo Capitano generale per 

combattere contra Saraceni, [p. 21] & Barbari, tocca alcuni punti 

pertinenti à questo stato, ne’ quali noi inseriamo quel che pare più 

opportuno per questi tempi, lasciando gl’altri, che forse non sono à 

proposito nostro.8 

 

1. Dee esser (dice egli) il Capitano (se può farsi) di corpo 

gratioso, robusto, & faticoso, ne giovane, ne grave d’età, 

perche il giovane, per l’età ha la mente inconstante, & 

pieghevole, & al vecchio per il corpo debole, & caduco è 

necessario di lasciar molte cose da parte, le quali al suo 

ufficio si converrebbono. 

2. Habbia un spirito desto, & valoroso, il qual dispregi 

maturamente i pericoli & sia pronto, & svegliato. 

3. Sia santissimo adorator di Dio, veneratore della Beatissima 

Vergine Maria, et de’ Santi, sincerissimo osservatore delle 

cose divine, & della religione catolica. 

 
8 Possevino’s note: “Vedi quai nomi attribuisce Giulio Polluce per significare 

un buon Generale.” Julius Pollux (2nd Century), author of the Onomasticon; a 

collection of phrases in Attic Greek.  



 

 

 

 

 
17 

 

4. Sappia che molto giovamento gli arrecherà l’imparare da’ 

saggi Theologi le cose della fede, e i più sodi avertimenti 

intorno alle controversie, le quali vanno attorno, acciò che 

se ne lasci sviare, & ingannare. Cosi Theodosio Imperadore 

fu molto lodato, & [p. 22] da Dio hebbe segnalate vittorie: & 

Sant’Agostino si congratula con Bonifacio Conte, perche tra 

la professione militare procurava d’intendere da lui le cose à 

ciò pertinenti. A questo gioverà il leggere libri d’historie, & 

tali, quali di sotto si dirà, dove si tratterà di quanto il 

soldato conviene che faccia in particolare. Habbia per 

questo sufficiente numero di Religiosi, & Predicatori nel 

campo, & ogni compagnia habbia il suo Sacerdote che le 

assista, & serva nelle cose dello spirito. 

5. Nelle cose dubbie sia vivo, & diligente per investigare, ciò 

che da fare sia opportuno. 

6. Habbia facoltà d’eloquenza per dare animo à i tepidi, & 

rimessi; & per disporgli à sperar bene, et rendergli pronti à 

pericoli, al che fare gioverà cio che di sopra detto si è, & si 

dirà anco dove si ragiona delle cause, onde nel soldato può 

generarsi una vera fortezza. 

7. Sia perito nel formare, armare, ornare, & mettere in camino 

l’Essercito. 

8. Delle cose che semplicemente [p. 23] son buone, & per leggi 

constitute, sia fermissimo custode. 

9. Non varij nel ragionamento che fa con altri, à finche non sia 

preso (come si dice) per la sua bocca da coloro, ch’essendo 

astuti, & eloquenti lo potrebbono torcere nella peggior 

parte. 

10. Guardi il secreto inviolabilmente, ne à tutti lo fidi, poiche 

come esso non può ritenerlo, cosi dee pensare, che tanto men 

forse sarà custodito da altrui. 

11. Nello spendere per li suoi piaceri, & nel vestire sia 

parcissimo, & frugalissimo considerando con quanta 

angoscia i poveri Popoli contribuiscano alle spese della 



 

 

 

 

 
18 

 

guerra; Ma poi sia largo, & liberale nelle spese, che fare si 

deono per la publica utilità: & per tenere in unione gli animi, 

per premiare i valorosi, & indurre i soldati co’ premij à 

lasciare l’otio, & à rimunerare i figliuoli, overo parenti di 

coloro, che per la Republica muoiono in guerra, ò nel suo 

servigio, si come hoggi serva con molta laude l’Illustrissima 

Sig. di Venetia. 

12. Sappia che pigliando si gran carico, molte straordinarie 

spese so- [p. 24] pravengono, & di molte cose ha bisogno 

l’essercito, là onde à lui conviene di conservare per li 

maggior bisogni il denaio che suol dirsi il nervo 

dell’essercito. Et però non lasci sotto pretesto di tregua, ò 

d’altra dilatione che si distragga, ò si dia da’ Tesorieri à 

mercanti per guadagnarvi sopra, il che oltre l’essere vitio & 

peccato grave, può molto pregiudicare alla causa di Dio, & 

al ben publico nel mezo della necessità. 

13. Cosi reputi essere cosa vergognosa di servirsi della guerra, ò 

tirarla in lungo per farne mercantia, vendere i suoi grani, ò 

quei de’ suoi, & far patti con mercanti di tratte, ò altre cose, 

poiche oltre che questo molto impedisce l’amministratione 

delle cose publiche, fa parimente, che sia obligato alla divina 

giustitia di tutti quei danni, che per cosi fatta dilatione 

patiscono i popoli. 

14. Colui dunque, ch’è eletto Generale, dee di natura, di 

costumi, & d’instituti essere benigno, affabile, pronto, & 

facile. 

15. Ne però si facile, & piacevole sia, che egli ne venga spregiato, 

& [p. 25] l’essercito per negligenza si corrompa insieme con 

tutta la plebe soggetta, ma servi tal moderatione, che ancor 

per tema niuno si alieni dall’amore che gli porta. 

16. Et rendendosi à suoi sugetti in tutte le cose giusto, non con 

alcuna ingiustitia, ò favore delle parti, ma secondo la natura 

della giustitia conforme ad una buona equità tratti 

diligentemente il tutto. 



 

 

 

 

 
19 

 

17. Non si dissoluto, & negligente in punire le sceleraggini, che 

nasconda dapocaggine, over da malitia, aspettando 

d’esserne stimato modesto: percioche modestia non è, ma 

trascuraggine, & viltà d’animo con poco amor di Dio (nelle 

cose specialmente necessarie) cedere all’altrui nequitia. Et 

crudeltà è, non modestia per mostrarsi severo, punire alcuno 

sopra la semplice relatione d’altrui temerariamente, & senza 

ch’egli habbia detto le sue ragioni: percioche quello 

partorisce dispregio et contumacia; et questo, giusto odio, et 

frutti degni dico tal radice. 

18. Sia vigilante, industrioso, non negligente, ò rimesso in 

prender i negotij; percioche la diligenza, & l’assi- [p. 26] 

duità rende facili le cose aspre, & moleste, & colui il quale in 

trattar le cose è negligente, dall’istesse cose sarà spregiato, 

& negletto. 

19. Nelle cose grandi, & necessarie non faccia alcuna cosa senza 

consiglio di persone sincere, mature, & pratiche del negotio, 

non interessate, & le quali l’amino: & fatta matura 

deliberatione con ogni diligenza l’esseguisca, se altro caso 

degno di consideratione non sopraviene. 

20. Prima che venga à consigliarsi con gli huomini, consigli con 

Dio, & con calda oratione lo preghi di vera sapienza. 

Faccialo parimente pregare da coloro, che stimerà esser più 

idonei. Poi digerito bene il negotio, lo proponga senza 

passione d’amore, d’odio, ò d’altra cosa dannosa alla causa. 

21. In ogni sua deliberatione, & elettione, queste due cose 

sempre consideri, cioè se può farsi, & s’egli è utile: utile 

intendo, il qual sia congiunto con l’honesto: & honesto, che 

ceda in gloria di Dio, & salute del publico. 

22. Tutti i consultori deono haver gli occhi à questo, che i 

popoli, & [p. 27] l’essercito si conservi quanto è possibile in 

fede, honestà, & vita; & non manchi la cura, & la provisione 

à quelli, che ha convocato il Generale. 



 

 

 

 

 
20 

 

23. In somma il fine del consiglio del Generale, è il conoscere 

nelle cose che hanno à trattarsi, il luogo, il tempo, & la 

cagione, per le quali alcuna cosa debba farsi, ò non farsi. 

24. Et come la cieca temerità, e’l precipitare gli affari è dannoso, 

cosi all’incontro il troppo timore, & scrupolo nuoce molte 

volte à gran progressi. 

25. Quanto à gli altri officiali, procurino che habbino le loro 

instruttioni separate, si che l’uno non ponga mano all’ufficio 

d’altri, se non quanto porta l’ordine de superiori verso 

gl’inferiori. 

26. I Capitani, ò altri non ricevono i soldati di una compagnia 

nell’altra accioche non ne segua odio, ne disordine, & forse 

con dare ricetto ad ogn’uno, non si apra la strada à far male 

chi di altronde si parte. 

27. Nell’imporre le taglie sien moderatissimi, cioè quanto 

veramente comporta il giusto, à proportione delle [p. 28] 

facoltà di ciascuno, & quanto è necessario; & nell’essattione 

si proceda co i debiti modi. Sopra poi i beni Ecclesiastici, & 

dedicati à Dio Signor nostro, senza autorità suprema 

spirituale non si ponga gravezza, & ponendone lecitamente, 

si vegga & da popoli, & dal clero, che si spendano in cose utili 

alla Republica, & pertinenti al culto Divino. 

28. Non si vendano gli ufficij nel campo, poi che tal vendita è 

senza fallo la certissima ruina del Christianesimo. 

29. Habbia finalmente il Generale fidati, & certi 

sopraintendenti, ò secreti visitatori del tutto, i quali a’ suoi 

tempi avertiscano chi erra, & sendo gli errori in pregiudicio 

del publico riferiscano quanto occorre.  

Habbia assistenti, & ammonitori i quali assistano, & ricordino 

tutto quello che sarà ispediente. [p. 29] 

 

 



 

 

 

 

 
21 

 

[c. 6] CON QUALE AFFETTIONE, & SPERANZA DEBBA IL 

GENERALE ACCINGERSI ALLA GUERRA. 

Inanzi à tutte le cose ò Capitano Generale (dice Leone Imperadore 

sopradetto) io principalmente ti essorto, & commando, che tu guardi la 

pietà, & la giustitia; & continuamente porti Iddio avanti gli occhi, lo 

riverischi, & con tutto il cuore, e mente l’ami, & appresso lui, noi, che tu 

facci i suoi commandamenti, & dal fargli ne acquisti la sua gratia, 

accioche in queste gravezze de’ presenti tempi confidatoti in Dio 

Dominatore di tutti, come in amico tuo, lo preghi con ogni fiducia, & la 

tua speranza in lui ponendo, da lui tu chieggia instantemente qual si 

voglia cosa; percioche fedelissimo è quel che disse: sarà la volontà di chi 

lo teme, udirà i preghi loro, & gli salverà: Et al sicuro ti convien credere, 

che senza la benevolenza di Dio (ben che tu paia huom molto prudente) 

mai non sei per venire al fine di quel che disideri, ne puoi sperar mai di 

superar i tuoi nemi- [p. 30] ci per disutili che sieno, & inhabili alla guerra: 

conciosia cosa che tutte le cose sono contenute dalla Divina Providenza, 

& le cose minutissime per essa ancora son governate. Et si come il Piloto, 

ò governator della Nave,9 quantunque molto perito, se non ha venti 

prosperi, poco si val dell’arte, ma favorito da buon vento con aggiunta 

della sua arte raddoppia felicemente la prestezza della navigatione, & 

del corso, cosi il buon Generale, se conciliato s’havrà la benevolenza di 

Dio, aggiungendovi il buon governo & la vigilanza, & industria verso le 

sue genti, pensando al carico che tiene, reggerà senza offesa l’essercito à 

lui raccommandato, & con la grandezza del saper suo oppungerà i 

nemici. Imperoche la Divina Providenza parte gl’insegnerà tutte le cose 

ad utilità, parte le condurrà à buon fine. Questi adunque religioso nella 

fede Catolica, giusto nelle attioni, quasi gettato havendo un buono, & 

stabile fondamento, fabricherà l’altre cose buone. Fin qui Leone. [p. 31] 

 
9 Possevino’s note: “Nota.” Possevino noted that the Avvertimenti di Basilio a 

Leone suo figlio was translated from Greek into Italian by the bishop of 

Crotone, Sebastiano Antonio Minturno (sed. 1565–1574), in an edition that was 

printed in Naples (G. Maria Scotto, 1565, 8o). The Avvertimento di Basilio a 

Leone suo figlio was included in the fifth edition of the Soldato Christiano 

(Venice: 1604). Carlos Sommervogel (ed.), Bibliothèque de la Compagnie de 

Jesus, bibliographie, tome IV, Bruxelles & Paris, 1895, p. 1066. 



 

 

 

 

 
22 

 

[c. 7] QUALI DEBBANO ESSERE I SOLDATI ELETTI DAL 

GENERALE PER FAR LA GUERRA. 

Cogliendosi si grandi frutti dalla guerra giusta, (come si è detto) i soldati, 

sopra tutto i Generali, i Comissarij del campo, & quelli, che hanno 

alcuna condotta, deono formar l’essercito di gente, la quale sia idonea à 

combattere per Christo. Nel che per primo avertimento egli non 

conviene che si servono di persone Ecclesiastiche, & religiose per usar 

l’arme; conciosia cosa che à questi conviene l’oratione con le lagrime, i 

digiuni, il santissimo sacrificio della Messa, i sacramenti, & la 

predicatione, per le quali acquisteranno maggiori forze à soldati, che per 

cingersi la spada.10 Già per parlare à tali, si dee sapere che non è virtù 

uguale à quella dell’oratione; percioche da Dio più tosto che da gli 

huomini (si come di sotto si dirà) si ottiene la vittoria. Et Moisè, Eliseo, 

& altri, maggiori effetti oprarono pregando, che se con altri cento mila 

havessero adoprata la spa- [p. 32] da. Che non potè fare l’oratione di 

Alessandro Arcivescovo di Alessandria contra le machinationi di Ario 

heretico? non fù ella più potente di tutti gli apparati, che i nemici della 

fede havevano fatto? Con questo mezzo sostenne se, & la sua diocesi San 

Basilio Arcivescovo di Cappadocia contra Valente Imperadore heretico, 

tutto che costui si sforzasse di mandarlo in essilio. Più di valore hebbero 

i devoti sospiri di Santo Atanasio per tutta la Chiesa Christiana, che non 

hebbe lo sforzo, & essercito di Costanzo Imperadore. Lungo sarei se 

volessi addurre gli essempi di altri Ecclesiastici, i quali presero per 

armatura il zelo di Dio, & lasciate l’armi di ferro a’ soldati, si vestirono 

delle spirituali più finalmente con la morte, & col martirio guadagnano, 

che gli altri con le spade non avanzarono. Et non dimeno oltre gli 

arrecati essempi habbiamo ferma l’auttorità della Sacra Scrittura, onde 

questa verità si stabilisce contra coloro, i quali lasciato il proprio ufficio 

Ecclesiastico senza necessità vera servono di semplici soldati con vita 

licentiosa. Già poi è no- [p. 33] to, che per esser la dignità spirituale si 

grande, & versare in cose alte, & di contemplatione, le si deroga sempre 

che essa si muta in attioni men perfette senza che non è convenevole che 

 
10 Possevino’s note: “Persone Ecclesiastiche non deono usare l’armi, ma le 

orationi, prediche, i santissimi Sacramenti, & i digiuni.” 



 

 

 

 

 
23 

 

gli ordini sacri, i quali tutti si dirizzano al servitio dell’altare, sotto’l 

quale si rappresenta la Passione di nostro Signore, & il sangue sparso per 

noi, sieno in colui il quale per propria professione si elegge di spandere 

l’altrui sangue. Cosi leggiamo, che i Santi, Athanasio, Basilio, Agostino, 

Ambrosio, Martino, che pure era stato soldato nel secolo Hilario, & altri, 

i quali si trovarono in tempeste horribili di heresie, non essortarono mai 

i loro Preti, ò religiosi à darsi alla militia. Et nella legge Mosaica (ancor 

che imperfetta) si sa, che ordinariamente i Sacerdoti, e i Leviti non 

facevano altro principalmente nella guerra, che suonare le trombe sacre, 

onde si significava & la predicatione, & la virtù spirituale, la quale da 

Dio procede; & applicavano l’Ephod per intendere la volontà di Dio, 

sacrificavano, facevano orationi, & confortavano gli altri. Quali 

adunque convien [p. 34] che siam noi nel tempo del Vangelo, trattando 

le man nostre quella santissima hostia dove è l’istesso Giesu Signor 

nostro; & ministrando si efficaci instrumenti; come i sacramenti sono 

all’anime Christiane. 

[c. 8] CHE I CAPITANI NON DEONO FORMARE IL LORO 

ESSERCITO DI GENTE INFEDELE, NE HERETICA. 

Il medesimo, ma per altro rispetto s’aggiunge nel secondo luogo per 

avertimento; & questo è che non dee farsi capitale alcuno d’una altra 

sorte di persone cioè del soccorso de gli heretici, overo infedeli, sperando 

per tali mezi da Dio vittoria: percioche à gran pena sarà mai fedele colui 

all’huomo, il quale ha mancato della sua fede all’istesso Iddio; & non 

veggo che Christo Signor nostro sia per aiutare mai quel Generale, il 

quale con sostenere dentro al suo campo persone nemiche alla santa 

Chiesa, per la quale Christo ha sparso il proprio sangue, pensi di ottenere 

durevole vit- [p. 35] toria, poiche il male, & colpa non piacquero mai al 

Dio della vera gloria. I tempi poi che con si grave calamità sono scorsi 

questi anni prossimi, possono mostrare di quanto sangue la terra sia 

stata bagnata, mentre s’è usata un’indulgenza mista più di timore 

humano che accompagnata da christiana franchezza, la quale è sempre 

aiutata miracolosamente, quando con sincerità, & giustitia si combatte. 

In somma i Capitani deono seguire la forma militare dettataci assai 



 

 

 

 

 
24 

 

meglio dalla Maestà di Dio, che la scritta humanamente da Vegetio, & 

da Polibio, ò simili, se bene da questi possono dapoi trarsi molti buoni 

avertimenti. Comanda dunque Iddio à Gedeone, che non confidi nella 

moltitudine del Popolo per la guerra adunato; Appresso: che discacci 

ogni timido: dapoi che provi quali sieno coloro, che seco dimorano, 

finalmente gli mostra il modo, co’l quale combattendo otterranno al 

sicuro la vittoria. Disse (quanto al primo) il Signor à Gedeone: Molto 

popolo è teco, ne sarà dato Madian nelle mani di lui, accioche non si 

glorij contra me l’Israele, & dica per le mie for- [p. 36] ze io sono stato 

liberato. Quanto poi al secondo, aggiunge. Parla al popolo, et predica à 

tutti quei che odono. Colui il quale sarà codardo, & timido ritorni à casa, 

cioè perche non dia occasione ad altrui di fuggire. Del terzo, poi che una 

parte del popolo per questa cagione ritornò, dice. Ancora molto popolo 

vi ha: Menagli teco all’acque & ivi gli proverò, & colui, ch’io ti dirò che 

vada teco, vada: colui, al quale vieterò d’andare, ritorni. Ora essendo 

disceso il popolo all’acque, disse il Signor à Gedeone, coloro, i quali con 

la mano, & con la lingua haveranno leccato l’acque in guisa, che leccar 

sogliono i cani, gli metterai da parte, ma coloro i quali piegate le 

ginocchia havran leccato l’acque porrai di riscontro: per le quali parole 

significavasi, che coloro, i quali beono con rettitudine la sapienza di Dio, 

& con carità quale verso i loro padroni hanno i cani, tali son degni di 

essere eletti per soldati idonei alla guerra; ma quei che piegano le 

ginocchia, cioè che sono rimessi nell’opre loro, ne procurano di stare 

diritti col cuore verso Iddio Signor nostro, saranno in altra [p. 37] parte, 

cioè separati da tale professione. Essendo adunque stati trovati soli 

trecento atti fuori de numero di più di trentamila, mostrò la Divina 

Maestà, come dovevano essere armati, & combattere, cioè che havendo 

trombe nelle mani, & fiaschi, e’n mezo à questi lampadi accese, subito 

che si accostassero a’ nemici, suonassero le trombe, spezzassero i fiaschi, 

& gridassero insieme: Dal che i nemici spaventati, quantunque di molte 

migliaia passassero il numero di centomila persone, cominciarono ad 

uccidersi fra loro, al che seguì la morte di quei pochi, che Dio haveva 

eletto. Ora le trombe significano non solo la predicatione la quale è il 

vino instrumento per animare i Christiani ad ogni atto di fortezza, & del 



 

 

 

 

 
25 

 

quale i capi dell’essercito deono sempre essere proveduti, ma ancora il 

ragionar di ciascuno con parole honeste, & buone, quali da vero soldato 

di Christo aspettare si deono. Queste trombe bisogna che si portino nelle 

mani, cioè che s’accompagnino con le opre, & che l’essempio della vita 

nostra serva di tromba. I fiaschi bastano per [p. 38] ricordarci, che i 

nostri corpi sono fragili, come vetro, & che bisogna rompergli con diverse 

mortificationi, accioche la luce dello Spirito santo, la quale stava 

nascosa nei veri forti, sbigottisca la vista de’ nemici nostri, & cosi 

acquisteremo vittoria divisi in nome della santissima Trinità in tre parti, 

come dice la Scrittura Sacra, & gridando insieme ad un tempo, cioè con 

una medesima fede, & carità estollendo la Maestà Divina, la quale in 

altro luogo non restò di mostrare evidentemente, che le guerre non 

dovevano farsi con gente aliena dalla fede vera, & catolica, percioche 

havendo Amasia, ch’era Re di Giuda, assoldato cento mila huomini 

robusti del Regno d’Israele per combattere contra gli disse, ò Rè non 

esca teco l’essercito de Israele, percioche il Signore non è con Israele; che 

se tu stimi che nella forza dell’essercito consistano le guerre. Iddio farà 

che tu sia vinto da’ nemici, percioche è cosa di Dio l’aiutare, e’l voltare 

in fuga. Or Amasia havendo ubidito alle parole del Profeta prevalse in 

guerra co’l suo popo- [p. 39] lo, & uccise quaranta mila de’ nemici. 

[c. 9] DA QUAI COSE DEONO I SOLDATI CRISTIANI ASTENERSI 

PER ESSERE IDONEI ALLA MILITIA, & ACQUISTAR VITTORIA IN 

GUERRA. 

Dalle cose già dette si raccoglie ch’ogni soldato dee procurare di togliere 

ogni impedimento da se, il qual possa renderlo inhabile, & con questo 

dee provedersi di quelle migliori armi, che bastino à renderlo vincitore. 

Gli impedimenti sono, ò circa l’infedeltà, dee il soldato Christiano, se va 

contra Turchi, ò altri Barbari, schivare ogni curiosità di ragionare delle 

loro consuetudini, & sette, et di leggere il loro Corano, cioè la legge che 

volgarmente si chiama l’Alcorano, poiche non vi si può imparare altro, 

che violenza, & tirannide con una licenza di vivere secondo il senso, dalla 

quale anco molti bruti animali aborriscono. Se và contra gli heretici, dee 

guardarsi (se non n’è be- [p. 40] ne instrutto di non disputare delle cose 



 

 

 

 

 
26 

 

della fede, si perche questa non è professione di chi tratta l’arme, & per 

tanto non è à tutti permessa, si perche stanno occulti i lacci dell’heretico, 

come quelli che si tendono sotto cuoperta del Vangelo, non ad altro fine 

che ad una libertà carnale, aprendo la via alla disubidienza, & alla 

ribellione, alla quale da se la natura humana corrotta, s’inchina molto 

più facilmente di quel che si dirizzi alle cose spirituali, & divine. Nel 

rimanere basteranno per confermare il soldato nella fede catolica quelle 

cose, le quali al fin di questa instruttione saranno aggiunte. 

   Appresso fuggasi di leggere, tenere, ò mandare altrove libri heretici, 

qualunque titolo habbiano di religione, et pietà, essendo che gli heretici 

per ingannare i semplici fanno in guisa di quei, che volendo avvelenare 

alcuno cuoprono con un poco di zucchero il tossico. Et già credo che 

ciascun sappia, che solo tenendosi saputamente i libri, ò i scritti heretici, 

si cade in escomunicatione per la qual l’huomo resta privo dell’aiuto 

efficacissimo di San- [p. 41] ta Chiesa, & de’ Sacramenti, & dalla quale 

escommunicatione non può essere assoluto alcuno se non da S. Santità, 

ò da chi ne ha facoltà speciale da lei. Potranno adunque subito che si 

troveranno tali libri darsi à chi n’havra de gli Ecclesiastici cura nel 

campo, accioche si abbrugino, & se alcuno heretico tentasse il soldato 

con alcuna scrittura, & lettere, consideri quali frutti sono usciti della 

loro hipocrisia in pochi anni, & ricordisi che come non possono leggersi 

senza danno dell’anima, cosi dee seguirsi il consiglio, che S. Atanasio 

ottimo instrumento di Dio diede à suoi cittadini di Alessandria contra 

un Giorgio heretico con queste parole. Se dunque (dice egli) l’istesso 

Giorgio, ò quale altro si voglia, ò fratelli, le loro lettere, anzi essendovi 

offerte stracciatele, & di scacciate i loro portatori come empij, & ministri 

di scelerità: Et s’egli scrive instrumento di pacificatione, no’l ricettate 

parimente; percioche per paura del Presidente, & per violenza di Giorgio 

sono stati costretti à portare queste lettere. Ora io perche era co- [p. 42] 

sa verisimile, che quei che erano della setta di Giorgio vi scrissero, ho 

voluto prima avertirvi che voi non riguardando chi si sieno, discacciate, 

come conviene ad imitatori di Dio, quelli che sono subordinati, & 

mandati cautamente da si fatta sorte di huomini, i quali in questo 

medesimo tempo per fare cosa grata à gli Ariani, hanno instigato Giudei, 



 

 

 

 

 
27 

 

& huomini Barbari à gravi persecutioni, à stupri di vergini, ad uccisioni, 

à saccheggiamenti di Chiese, ad incendij, à bestemmie. Fin qui Santo 

Atanasio. 

[c. 10] CHE SI DEVE FUGGIRE LA CONVERSATIONE, E’L 

MANGIAR CON HERETICI, IN QUANTO SI PUÒ. 

Cosi non dee haversi conversatione con alcuno infedele, ne heretico, ne 

mangiare con loro, ancorche sieno in qualche dignità, ne sotto pretesto 

di usare loro honesta pietà ad mettergli alle tavole, essendo presi, 

percioche oltre che questo non [p. 43] dee farsi per l’aviso dato dallo 

Spirito Santo nella Chiesa, & per l’aviso di San Paolo, di San Giovanni 

Evangelista, & principalmente di Christo Signor nostro, i quali ci 

prohibiscono di pure salutare, parlare, prendere cibo con heretici, noi lo 

dobbiamo ancor fare per non porgere scandalo altrui, & per non cadere 

voi stessi in quei pericoli d’infedeltà, nella quale ad instruttione nostra 

caddero de’ più dotti del christianesimo per confidarsi troppo di se stessi. 

Et per certo come potranno mai stare insieme con la luce le tenebre, ò 

habitare Christo co’l Demonio, ò finalmente maneggiare huom la pece 

senza imbrattarsi? Di molti basti un’essempio assai trito per imitarlo. 

Questo fu di San Giovanni Evangelista, il quale udendo che in una casa 

dove erano i bagni, & alla quale esso andava, era Cherinto heretico, esso 

subito rivoltatosi a’ suoi disse, fuggiamo di qui, che i bagni non ci 

corrompano. Tanto era in horrore il peccato dell’heresia à quell’istesso, 

che essendo Apostolo, & amico di Dio sapeva di non dovere pur ne gli 

istessi luoghi albergare (se non in casa di estre- [p. 44] ma necessità) dove 

dimorano gli heretici. 

   Or se alcun soldato nel primo aspetto veggendo una humil modestia 

ne gli heretici i quali essendo lupi havessero cuoperta di mansuetudine 

di fuori, cominciasse à farne buon concetto, ricordisi che non senza 

cagione il Signor nostro vuole che attentamente ci guardassimo da tali, 

& che San Paolo molto ci avisò, che ancor Satanasso si trasfigura in 

Angelo di luce, & che sono di coloro i quali per dolci benedittioni 

seducono i cuori de gl’innocenti. Ben ci avertì Santo Ignatio Discepolo 

di San Giovanni Evangelista, & martire, dicendo ad Herone diacono. 



 

 

 

 

 
28 

 

Ciascuno, il quale ragionerà oltre le cose che ci sono state lasciate, ancor 

che paia huom degno di fede, ancor che digiuni, ancor che servi la 

virginità, ancor che facci miracoli, ancor che dica profetie, tenetelo come 

lupo il quale machini corruttione nel gregge de le pecore. 

   NOTISSIMO è poi, che l’hipocrisia sempre servi di precursore 

all’heresia: & si come Herode si valse prima di questa fugendo di volere 

[p. 45] adorare Christo, al quale andavano i Magi, & finalmente usò della 

violenza verso tanti innocenti per estinguerlo, cosi gli heretici usano de’ 

medesimi modi, come coloro i quali ad una istessa scuola di che insegnò 

ad Herode sono stati ammaestrati. Et chi non dovrà andare più che 

considerato, massimamente in quei luoghi dove si marchia da soldati 

catolici ad esso, poi che i ministri di Ginevra onde essi bevettero il veleno 

delle opinioni false, permettono che senza scropolo i loro seguaci possano 

andare alla Messa, comunicarsi co’ catolici, andare con habiti di Prelati, 

dire male dell’istesse loro sette per mandare ad effetto i loro disegni? Da 

i quali si vede finalmente quali opre di pietà escono, se opra di pietà è 

l’uccidere à sangue freddo i poveri preti, violare le semplici vergini 

chiuse ne’ monasterij, lacerare in pezzi gli innocenti chierici, profanare 

le Chiese, rubare i Tempij, prendere le Città a’ Prencipi, & fare altre tal 

cose ordinariamente. 

[c. 11] CHE LE SPIE MANDATE DA’ CATOLICI NON DEONO SOTTO 

PRETESO DI BENE FINGERSI HERETICI, NE INFEDELI. 

A questo si aggiunge un’altro molto importante avertimento, & forse 

male osservato da molti; cioè che essendo alcuni soldati catolici mandati 

per spie, non pensino che per questo sia loro lecito di fingere di essere 

heretici: percioche oltre che Iddio nostro Signore non ha bisogno delle 

nostre menzogne per aumentare la sua fede, si cade ancora in peccato 

gravissimo, poiche il confessare la fede con la propria bocca ogni volta 

che ò ne siamo interrogati, ò sia conveniente, è di tanta necessità alla 

salute nostra, che se per paura della morte, ò per altro rispetto il migliore 

che possa stimarsi no’l facessimo, non saremmo punto degni della gratia 

di Dio. Ben può tacersi, & occultarsi, quando non fussero queste 

necessità. Sia dunque lontana dal valoroso soldato questa dishonorata 



 

 

 

 

 
29 

 

simulatione, ne il merito, il qua- [p. 47] le appresso Iddio havrà di tante 

fatiche, si perda, ò con mangiare i cibi contra l’ordine di Santa Chiesa 

per esserne riputati heretici, ò con negare, essendo interrogati, la nostra 

verissima fede, per la confessione della quale il fiore dell’antica 

Christianità oltre à non pochi Martiri de’ tempi nostri volentieri ha 

patito ogni sorte di acerbissimi tormenti. 

[c. 12] CHE IL SOLDATO ESSENDO PRESO DA GLI HERETICI, Ò 

INFEDELI, NON DEE AIUTARLO CONTRA I CATOLICI. 

Dee similmente il Catolico schivare d’aiutar mai l’heretico, & l’infedele, 

in cose le quali possano esser dannose alla causa di Dio & pregiudicare à 

gli altri Catolici; percioche posto il caso che alcuni fossero presi, & che 

per fuggire l’afflittione pensassero di aiutargli in guerra combattendo, 

consigliando, ò animando, ò scoprendo loro il secreto de’ Catolici, 

certamente commetterebbono im- [p. 48] portantissimo fallo. Di qui 

segue, che ciascuno, il quale a’ nemici della fede che ci oppugnano vende 

solamente armi, ò anco piume, & pennacchi, onde il nemico si renda 

formidabile, non è veramente degno del titolo di Christiano, anzi come 

distruttore de’ suoi prossimi incorre in gravissima offesa di Dio. 

[c. 13] CHE IL SOLDATO DEE GUARDARSI DALLA BESTEMMIA; E 

I CAPITANI DEONO ESSERE INTENTI CON OGNI STUDIO À 

VIETARLA, & PROHIBIRLA. 

Or à coloro i quali vanno per sostenere l’honor di Dio Signor nostro, & 

de’ Santi suoi, come darà mai l’animo di bestemmiarlo? Certo io 

disidero, & dee disiderarlo ciascuno vero Capitano, & il quale habbia 

carico nella guerra, che con ogni severa sollecitudine si difenda l’honore 

di colui, senza il quale i soldati rimarranno dishonorati in perpetuo. 

Percioche è pure cosa troppo lontana dal valore Christiano, che si 

trovino [p. 49] soldati, i quali se sono con una semplice parola offesi 

nell’honore, ardiscono esporsi al pericolo della morte, & poi 

villanamente sopportivo l’udire vituperare il Dio della gloria, & i Santi 

suoi, i quali possono esser nostri fortissimi protettori. Che se la giustitia 

divina non potè sofferire che fossero dispregiati i suoi servidori, come 

Mosè, Eliseo, & altri, l’ingiuria de i quali l’invito à fare aprire la Terra, 



 

 

 

 

 
30 

 

& devorare i detrattori, & à mandare gli orsi, che sbranassero que’ 

fanciulli maledici, che penserem noi che egli debba permettere, quando 

si bestemmiano la Madre sua, i suoi Santi, il suo glorioso nome? Non è 

dunque meraviglia se non si fa progresso nelle vittorie, & si come 

Sennacherib perdette per questo il suo grande essercito che dall’Angelo 

di Dio gli fu ucciso, cosi habbiamo più fughe, & perdite, che vittorie quei 

che favoriscono, ò sopporta noi bestemmiatori. [p. 50] 

[c. 14] CHE I SOLDATI CUSTODISCANO QUANTO PIÙ SI PUÒ I 

LUOGHI SACRI. 

Deono parimente i soldati guardarsi quanto più possono d’alloggiare ne’ 

Monasterij di Religiosi, ò di far corpi di guardie in luoghi sacri; & essendo 

per necessità costretti à farlo non giocarvi, ò dirvi, & farvi cosa men che 

honesta, & similmente non impedire la divotione di coloro, che là vanno 

per servire à Dio benedetto. Già il non servirsi de gli Altari consecrati 

per mangiarvi sopra, ne pure l’accostarvi per buono spacio, dee essere 

tanto raccomandato a’ soldati catolici, quanto essi vanno apunto per 

questo fine, che il divino culto si restituisca, ò si amplifichi. Et come 

tutto ciò appartiene à ciascuno, cosi principalmente a’ forieri, & à quei 

che sono Superiori, massimamente al Mastro del campo, il quale 

meriterà per questo mezo un grande premio da Dio. [p. 51] 

[c. 15] IL DUELLO, LA MACCHIA, LE GIOSTRE, Ò TORNEI 

PERICOLOSI DEONO ESSER PROHIBITI DA’ CAPITANI FRA I 

LORO SOLDATI CATOLICI, & MANTENUTAVI QUANTO PIÙ SI PUÒ 

LA UNIONE, & LA CONCORDIA. 

Quanto al Duello, & à particolari combattimenti, ò questioni le quali 

nascono fra soldati Catolici, veramente per molti rispetti i superiori de 

gli esserciti & delle compagnie doveranno prohibirgli, il primo de’ quali 

dee essere per fare cosa grata à Dio, il quale sotto pena di peccato 

mortale fuori d’una giusta guerra prohibisce non solo chi vi si mette, ma 

ancora chi v’acconsente, consiglia, ò dà campo, favore, et aiuto. Il 

secondo rispetto è percioche le forze de’ soldati hanno à impiegarsi 

contra i nemici, & quivi à mostrar valore; il che può farsi con salva 

conscienza, non co’l distruggere se stessi. Il terzo, perche tolte le 



 

 

 

 

 
31 

 

questioni particolari, gli esserciti con virtù, & amore unito spuntano 

innanzi, & possono fare fronte à molti incontri. L’ultimo perche l’uno 

[p. 52] de i due, che vengono à questa mischia, difenderà l’ingiusto, & 

forse amendue insieme: Là onde i Capitani hanno due modi per riparare 

à questo inconveniente. Il primo è della pacificatione, il secondo della 

giustitia. Et quanto al primo, non è querela (parlandosi ancora secondo 

l’honore Cavaleresco, se tale honore può chiamarsi honore) la quale 

veramente non possa pacificarsi con parole, & con significatione di quel 

che all’una, & all’altra parte si richiede: Et beato colui, il quale con 

spirito di pietà è mezzano di pacificare i membri di Christo. Quanto poi 

al secondo, senza dubbio i Capitani acquisteranno molto merito presso 

Dio. Sig. nostro, se con questa bilancia della giustitia, ch’è la Reina delle 

virtù, salderanno, & agguaglieranno i conti di ciascuna delle parti, si che 

castighino, ò correggano i primi autori della questione, & non lascino 

sotto specie d’un falsissimo honore dishonorare Dio, & con lo spandere 

il sangue Catolico edificare una fama di valore diabolico à se stessi. Nel 

restante i superiori doveranno intermettersi à suscitare ogni occasio- [p. 

53] ne di benevolenza fra soldati, & massime ne gli esserciti, dove sono 

diversità di nationi; accioche l’aversione, la quale alcuni hanno 

dell’altre, non partorisca di quelle seditioni, le quali spesse volte han 

rotto il corso di grandi vittorie; & se pure nascerà poi qualche torbidezza, 

all’hora potranno disciorla con pigliare la querela, & l’honore delle parti 

sopra dise, overo con sodisfattioni honeste pacificarle: Al che molto 

gioverà l’occorrere subito à tali inconvenienti, & con minor numero di 

persone che sia possibile fra i discordanti concludere l’accordo. Ciò dico 

perche quanto maggior dilatione s’interpone in tai fatti, tanto maggior 

ansa si presta al Demonio, & à suoi seguaci di seminare dissensioni, et 

isturbare le paci sotto pretesto di certi puntigli d’honore humano, il 

quale rende presso Dio infami coloro, che vi s’appigliano. I soldati poi 

procurino fra loro di esser cortesi, & havere quanto si possa una patienza 

vera, & interpretino nella miglior parte, ciò che odono; poiche col 

dissimulare, & senza volere prendere (come si dice) il coltello per la punta 

in ogni cosa, non [p. 54] solo si conserveranno di molti amici, ma 

daranno indicio di vera fortezza, vincendo gli affetti dell’animo proprio. 



 

 

 

 

 
32 

 

Sappiano oltre ciò, che ancor secondo le leggi dell’honore del mondo, si 

come è infame colui il qual prende à difendere una querela ingiusta, cosi 

si rende infame chi pensa combattere con cotale huomo, percioche in 

certo modo con combattendo con huom valoroso participa del dishonore 

altrui. Et troppo grande dall’altra parte è la temerità di colui, il quale 

sapendo d’havere il torto, mentendo in lui la conscienza, & dovendo 

essere certo che Dio conosce i cuori, nondimeno impugna la spada per 

difendere quello, onde havrebbe da rimaner confuso, & prendere 

occasione di emendarsi. Non senza cagione adunque fu dallo Spirito 

santo dichiarato nel santo Concilio di Trento, che tali Duelli erano stati 

fabricati dal Demonio sitibondo del sangue Christiano. 

   Nelle giostre poi, ò tornei dove concorrano pericoli evidenti, quali sono 

discontrarsi con lancie ferrate, ò combattere con veri stocchi, non è 

lodevole punto, che i Catolici sotto colore [p. 55] d’essercitarsi, senza 

alcuna necessità si pongano: si perche molti inconvenienti possono 

seguir da questo di nemicitie, di morti, & di tali altre cose; si anco perche 

(come detto habbiamo) deono conservare le vite loro per impiegarle 

contra i nemici, tutto che per altro sia lodevole, & necessario, che dove 

non corrano tali pericoli, i soldati s’addestrino, & imparino l’arte 

militare. 

[c. 16] CHE I TRE AVERTIMENTI DATI DA SAN GIO. BATTISTA A’ 

SOLDATI SONO MOLTI NECESSARIJ. 

Sono oltre ciò molto necessarij gli avertimenti dati da S. Gio. Battista à 

soldati, che n’el richiesono, cioè che non battessero, non calunniassero 

alcuno, & contenti restassero dello stipendio loro, ch’è quanto à dire, 

senza usurpare l’altrui. I primi due confermano quel che detto s’è di 

sopra: percioche non è vero valore offendere colui, che in se porta 

l’imagini di Dio, & è riscosso col medesimo sangue del Signor nostro, 

come [p. 56] noi stessi; ma ben vero, & sodo valore è temperare il suo 

senso, & vietar che non sia fatta insolenza altrui, quando questo ci 

appartiene, oltre che l’arte militare non dee escludere una delle più 



 

 

 

 

 
33 

 

proprie virtù Christiane, ch’è la misericordia, dalla quale (come un 

Santo disse) niuno ufficio, & niuna età conveniente, è che si separi.11 

[c. 17] IL FURTO RENDE INFAME IL SOLDATO. 

Segue il terzo, in che consiste l’astenersi dall’usurpare l’altrui, benche 

sia lecito lo spogliare coloro, contra i quali si fa la guerra giusta. Or quale 

maggior ingiuria può farsi ad uno, che manifestandolo per ladro, e l’esser 

come un di quei soldato, che crocifissero Christo? & quale honore può 

havere, ne appresso Dio, ne appresso’l Mondo, che essendo pagato per 

difender l’havere, & la vita de gli innocenti più ne è dissipatore, che il 

proprio nemico? come potrà egli nella battaglia sperare vittoria, se si 

ricorda che per un semplice furto ella si [p. 57] perdette per giudicio di 

Dio ne’ tempi di Giosuè? Come penserà salvarsi morendo, poiche cerchi 

quante fughe vorrà, al fine (se non si pente, & (potendo) faccia la 

restitutione) non fuggirà dalla giustitia di Dio, la qual vuole che si renda 

sino à un minimo quattrino diciò che si è tolto? Che se nell’espugnare 

alcuna Terra, ò nel prendere qualche heretico vi venissero alle mani 

alcune cose dedicate all’honore di Dio, come sarebbono vestimenti di 

Messa, Calci, ornamenti d’Altare, Campane, & qualunque altra cosa 

state prima, ma senza legittima auttorità della detta Chiesa, comperate, 

non pensi alcuno per questo di esserne legittimi posseditore, anzi 

ritenendole, ò vendendole, ò donandole diverrebbe sacrilego, & sarebbe 

tenuto à resitutione, & quando non ne sapesse il vero padrone dovrebbe 

consigliarsene co’l Padre spirituale, ò consegnarle per questo fine al 

Commissario del campo. 

   A questo punto appartiene il fatto di non alloggiare à discretione, ò 

per dir meglio senza discretione, cari- [p. 58] cando gli innocenti, & non 

pagando le cose debite, & percioche di queste sono i soldati tenuti à 

restitutione ogni volta che no’l facessero per auttorità del Prencipe, & 

che le paghe non corressero; ma se queste poi fossero date, io non veggio, 

 
11 Possevino’s note: “Beda in Luc.” This is a reference to the commentary on 

the Gospel of Luke, In evangelium Lucae libros VI, by Bede the Venerable (c. 

672–735). 



 

 

 

 

 
34 

 

come potessero essere scusati senza sodisfare honestamente il danno 

dato al prossimo. 

   Et in ciò quando concorresse l’auttorità ancora & la necessità, delle 

quali s’è detto dinanzi, habbia risguardo il soldato all’equità, & anvisi il 

Commissario, ò colui al quale appartiene; si che proportionatamente chi 

può sostenere più di gravezza, quegli sia più gravato. 

   Questo punto disidero io per salute dell’anime, che maturamente sia 

considerato da Capitani, & che sappino che Belisario mandato 

dall’Imperadore di Constantinopoli racquistò l’Italia in breve tempo 

con tenere una tal disciplina nel campo, che là dove i soldati suoi 

passavano, ancorche pendessero i frutti da gli alberi, & l’uve fussono 

esposte alle mani di ciascuno, nondimeno il tutto si lasciava intatto, & 

senza quasi riguardarle. Il che fu [p. 59] cagione, che sotto tal sicurezza 

ciascuno à gara portasse ogni forte di vettovaglia in quell’essercito, che 

sempre ne fu copioso, & abondante. 

[c. 18] CHE I CAPITANI NON POSSONO ATTRIBUIRSI LE PAGHE, 

LE QUALI RICEVONO PER HAVER CERTO NUMERO DI SOLDATI. 

Oltra ciò sappino i Capitani, & qualunque altro ha carico nel campo, che 

secondo l’abuso assai commune, il quale non può scusarsi che non sia 

furto, essi non possono attribuirsi oltre il proprio stipendio alcune paghe 

morte se già non fosse con chiaro consentimento di colui, che à sue spese 

fa la guerra: si perche questo è contra ogni dovere di giustitia, & per 

tanto l’huomo che vorrà salvarsi le havrà à restituire; si perche questo 

troppo pregiudica alla causa di Dio; poiche il Prencipe, il quale penserà 

di havere un corpo d’essercito intiero, non ne havrà talvolta i due [p. 60] 

terzi; & ingannato del numero de’ suoi soldati delibererà forse di 

combattere, et combattendo perderà con notabil danno della 

Christianità. Qui dunque io non so, come si possa un Capitano havere la 

conscienza si sciocca, che pensi di potere sodisfare nel tribunale di Dio à 

tanto danno che sarà seguito per sua colpa. Che s’egli si dice, questa 

essere usanza inveterata, che un Capitano sempre tenga minor numero 

di Soldati di quel che porta il nome, veramente è da dire abuso, & non 

usanza, ne perciò è da tirare à consequenza; si come ancor l’usura perche 



 

 

 

 

 
35 

 

la faccian molti mercatanti non ne scusa veruno dalla dannatione 

eterna, se non la lascino, & restituiscano quel che illecitamente hanno 

guadagnato. Oltre che l’Imperadore Carlo Quinto interrogato sopra tal 

questione dichiarò si fatti Capitani esser verissimi ladri, & distruttori 

della causa publica. [p. 61] 

[c. 19] CHE’L SOLDATO DEE IN OGNI MODO ASTENERSI DA 

ALCUNI ALTRI VITIJ, SE VUOLE ESSERE VERAMENTE 

VALOROSO. 

Sono appresso di ciò certi vitij molto communi a’ soldati, i quali quanto 

più da loro saranno fuggiti tanto più soda fortezza riceveranno dal 

benedetto Iddio de gli esserciti. Queste sono le detrattioni, la menzogna, 

la Lussuria, la Gola, il giuoco, & le pompe. Buon Dio, quanto nella bocca 

del soldato risuona male il detrarre, e’l dir male de’ suoi superiori, per li 

quali fa professione di esporre la propria vita? Et oltre che huom 

detrattore della fama altrui, è tenuto à restituirla come cosa rubbata, 

non viene egli à manifestarsi per aperto traditore, poiche ne sa fa conto 

del giuramento, et riverenza, la quale dee à luogotenenti di Dio; ne si 

ricorda di ricever la paga non à fin di ribellarsi, et mormorare, ma per 

esser loro ubbidiente, et conservare con forte humiltà la pace, & la fede 

nell’essercito? La menzogna poi [p. 62] non senza cagione nominata 

figliuola del Diavolo, à che altro serve se non à far conoscere, ch’il 

soldato, il quale và à combattere per la verità, & per la fede, è più degno 

di star sotto l’insegne diaboliche, che di militare sotto gli stendardi di 

Santa Chiesa, & di Christo? Della detrattione sono nutrice, & madre 

l’invidia, & la superbia, la quale molti danni ha apportato in ogni tempo 

à chi non ha attribuito à Dio principalmente l’essercito vittorioso delle 

guerre.12 Già la Scrittura Sacra rende testimonio, che à David 

gonfiandosi nella risegna del popolo sopravenne un cosi grave flagello di 

quel popolo, in cui egli confidava. Cosi la Divina Maestà spesse volte 

toglie l’occasione de i trionfi, accioche non dicano vantandosi (disse lo 

 
12 Possevino’s note: “Vedi l’orat. fatta da Belisario à Romani contra gl’Hunni 

in Agath. al lib. 1.” This is reference to the first book of Histories, by the 

Byzantine historian Agathias (c. 530–594). 



 

 

 

 

 
36 

 

Spirito santo per l’istesso David) la mano nostra è excelsa, & dio non ha 

fatto tutte queste cose. Lascio quel che potrebbe più à lungo 

aggiungersi, cioè quanto poco è pregiato da gli huomini, & stimato pieno 

di vanità quel soldato, che à ciascuno proposito si gloria nelle sue 

braccia, & fino da gli [p. 63] historici mendicando d’essere 

immeritamente inseriti ne i loro libri, sempre ragiona di se stesso, & 

d’una debole impresa, dove forse sarà stato fra li ultimi, si fa capo, & 

auttore di quella vittoria, doppo la quale più usa della lingua in lodarsi, 

che non fece della spada in combattere. 

[c. 20] I DANNI, CHE APPORTA AL SOLDATO LA LUSSURIA. 

Fugga parimente il soldato ogni specie di Lussuria, poiche se questo è 

un peccato il quale in ogni sorte di persone offende la divina purità, 

indebolisce le forze del corpo, & oscura la ragione à meraviglia, qual 

profitto ne trarrà egli, che studia d’esser tenuto tanto honorato à prima 

vista, se non di guadagnarne eterno fuogo nell’altro secolo, & in questo 

di rendersi esseminato, debole, sporco, & vituperoso affatto? Nella 

militia de gli antichi (parlo de’ medesimi Barbari) se si fosse trovato 

huomo, il quale havesse tenuto la concubina, ò com- [p. 64] messo altro 

più grave errore in cotal genere, mentre era alla guerra, rimanea notato 

di perpetua infamia, & agramente castigato. Al tempo della legge di 

Moisè per essersi fatto un’adulterio, Dio castigò si severamente il popolo 

Giudaico, che d’una sola Tribu andarono à filo di spada molte migliaia 

d’huomini. Fra Turchi involti in mille tenebre pure si usa rigore, & 

severità grande contra tali malfattori. Et noi i quali portiamo il titolo, 

& l’insegna di Christo, & a’ quali risplende continuamente la chiarezza 

della misericordia del Salvator nostro, penseremo ogni immondicia esser 

lecita, & tanto più all’hora che andiamo à combattere contra gli infedeli 

carnali, i quali per questa libertà hanno rotto con ingiuria di Dio, i 

sacrati chiostri delle vergini alla Divina Maestà dedicate, hannosi posto 

sotto piedi (per dir cosi) il voto della Castità, & si sono resi veri spiriti 

immondi dell’inferno. Che se (come si recita da gl’antichi Historici) 

un’huomo, al quale fu tagliata la lingua da gli heretici Ariani, ò da 

Vandali, fuggendo alla Corte di Constantinopoli, ne restando per questo 



 

 

 

 

 
37 

 

di ragio- [p. 65] nare meglio che prima per miracolo di Dio, perdette la 

favella incontanente che commise peccato di carne, come si penserà che 

Dio non faccia perdere il consiglio, i colpi, & le forze, facendone 

professione tanto aperta, & scelerata? Se nel cospetto de gli huomini 

niuno sarebbe cosi sfrenato, che ardisse di fare simili atti dishonesti, 

come non temerà egli offendere Dio Santissimo, i cui occhi veggono il 

tutto? Veramente à Capitani pertiene mirabilmente questo aviso, & però 

si porteranno da valorosi Campioni dell’honore Christiano, se subito 

sbandiranno l’occasioni di tali sceleraggini, & mostreranno con l’honestà 

della vita, & delle parole, che noi siamo huomini ragionevoli, non schiavi 

delle voglie carnali, & chiamati fedeli per osservare, & non per rompere 

la fede à Christo Signor nostro. Che se pure cosa difficile, è riputata il 

potersi contenere da questo nemico intrinseco della carne, egli per certo 

diverrà facile à colui, il quale conosciuta la potenza, & benignità di Dio, 

lo pregerà con vivo cuore di questa gratia, sarà forza à se [p. 66] stesso 

conversando con casti, & buoni, si ricorderà spesso, quanto sangue costò 

à Christo il lavamento di tali macchie abominevoli, andrà sovente à 

confessarsi, & communicarsi, & finalmente ecciterà se stesso co’l 

essempio di quelli che per questa via sono stati fortissimi vincitori de’ 

lor nemici. In tal proposito il fatto di Gotifredo Buglioni è ancor fresco, 

& degno di molta consideratione.13 Questi conquistando il Regno di 

Gierusalemme, & della Soria mosse tanta meraviglia delle sue prodezze 

ne i Turchi, che essi mandandolo à riverire con alcuni doni il pregarono 

di dire, onde haveva tante forze nelle mani, che niuno resistere gli 

potesse? al che rispondendo gli disse, ciò advenirgli, percioche le sue 

mani non toccarono mai le carni di meretrice, ne mai furono macchiate 

di lussuria. [p. 67] 

[c. 21] DAL VITIO DELLA GOLA, & DEL GIUOCO, DEE ASTENERSI 

IL SOLDATO. 

Della gola che dirò io? già questo vitio origine della morte nostra ne’ 

primi Padri serve di fiamma à tutte le incontinenze, & spesso à 

latrocinij, & sacrilegij. Et di qui segue, che il soldato non può sofferire 

 
13 Possevino’s note: “Essempio di Gotifredo.” 



 

 

 

 

 
38 

 

l’assedio, anzi in un momento pensa di venire à compositione; nel fare 

poi le sentinelle, dorme, rompe i digiuni senza cagione legittima; da i cibi 

parimente secondo i tempi dalla Santa Chiesa vietati non si riguarda, & 

finalmente sa meglio adorare lo schidone nella cucina, che la spada nella 

battaglia. I Persiani (scrive Xenophonte) erano patientissimi, & 

tolerantissimi non solo del caldo, & del freddo, ma ordinariamente della 

fame; & si come la natura si contenta di poco, cosi essi viveano di 

semplice nasturtio, di acqua, & di pane: la quale astinenza ricercata fin 

da’ gli Ethnici legislatori nella militia,14 se almeno in qualche parte fosse 

da soldati [p. 68] Christiani usata, ne si aprirebbe la fenestra ad ogni 

concupiscenza, ne i giudicij rimarrebbono tanto offuscati, ne sarieno 

necessarij tanti carriaggi, colpa d’e quali s’impediscono bene, & spesso 

le migliori provisioni dell’essercito. 

   Il medesimo si ha da intendere del giuoco vitio troppo indegno di chi 

quando ne ha l’aggio doverebbe più tosto essercitarsi ne gli honesti 

essercitij militari, & farsi co’ discorsi di persone sperimentate, & colla 

lettione di quelli Historici, de’ quali di sotto si dirà, pratico della sua 

professione, & con l’intendere bene il sito de’ luoghi, già che per questi 

mezi i Romani (scrive Vegetio, & disselo Belisario, si come Agathio 

riferisce) più acquistarono dell’Imperio del mendo con pochi, che molti 

Christiani non fanno hoggi con molti esserciti per essere pieni di Soldati 

niente disciplinati. 

   Alla quale occasione d’otio per torsi del tutto, & fare insieme molto 

gran fatti nelle guerre, vero rimedio sarebbe, l’instituire certi seminarij 

della militia Christiana,15 dove gli huomini dediti à tale pro- [p. 69] 

fessione fossero fondati in quel che da noi Dio ricerca, & udendo di mano 

in mano a’ suoi tempi dichiarationi di punti più essentiali, imparassero 

insieme con la pietà Christiana i modi dell’armarsi, delle fortificationi, 

& l’altre discipline, che à ciò potessero servire, le quali congiunte con la 

religion catolica, nella qual sufficientemente fossero fondati, ne poi 

essendo presi rinegherebbono la fede fra Turchi, overo fra heretici, & 

 
14 Possevino’s note: “Plato de legib. li. 2.” This is a reference to Book 2 of the 

Laws, by Plato (c. 428–423 BC). 
15 Possevino’s note: “Sommarij di militia Christiana.” 



 

 

 

 

 
39 

 

pochissimo numero di gente basterebbe à fare di grandi imprese; ne à 

Dio Sig. nostro colle bestemmie sotto pretesto di andare à combattere i 

Barbari, s’anderebbe in corso per rubbare, ò contra altri per ambitione, 

& per fare che la spada serva d’instrumento alla violatione di molte 

vergini, et alla dissipatione del publico. 

   Ma lasciando si fatta cura à quei Prencipi i quali conosceranno meglio, 

quanto tale institutione sia per riuscire à gloria di Dio, & ad utile, & 

honore loro, & seguendo il nostro proposito, procuri il soldato, quanto 

può d’astenersi parimente [p. 70] dalle altre superfluità, si come dalle 

pompe, & ornamenti straordinarij: chiamo straordinarij quelli, che non 

convengono alla maestà del grado per indurre i soldati à maggior 

riverenza verso i loro superiori, & quelli etiandio che non rendono 

terribile, & formidabile il soldato ne gli occhi del suo nemico; ma più 

tosto impediscono che altrimente, & dimostrano troppa dilicatezza nel 

soldato, come se più tosto à nozze, che à battaglia havesse à pensare: Il 

che da San Bernardo fu molto ben notato con tai parole.16 Che error 

stupendo, che intolerabi furore è questo ò soldati, che si militi con si 

gravi spese, & fatiche, né se ne acquisti paga alcuna, salvo di morte, ò di 

peccato? voi cuoprite i cavalli di drappi di seta; & non so quali piccioli 

panni pendenti sopravestite à corsaletti, dipingete l’haste, le rotelle, & 

l’haste, & le selle voi ornate d’oro, & d’argento, le briglie, & gli sproni, 

& con tanta pompa, con vergognoso furore, con isfacciato stupore, 

affrettate di correre alla morte. Son queste insegne militari, ò pur fregi, 

& ornamenti di donne? Forse la ne- [p. 71] mica spada havrà rispetto 

all’oro perdonerà alle gioie, ne potrà penetrare la veste di seta; 

finalmente voi molto spesso, & più certamente provate tre cose essere 

necessarie in chi combatte, cioè che il soldato sia valoroso, industrioso, 

& circonspetto à salvarsi: spedito à correr quà & là; & pronto à ferire; 

coi all’incontro per aggravarvi gli occhi nutrite à guisa di donne la 

chioma; voi involgete i proprij vestimenti di lunghe, & larghe camicie; 

 
16 Possevino’s note: “S. Bern. in serm. ad milites templi ca. 2.” This is a 

reference to the second chapter of Liber ad milites templi de laude novae militiae, 

by Bernhard of Clairvaux (1090–1153), on the Knights Templar.  



 

 

 

 

 
40 

 

voi sepelite le mani le mani tenere, & delicate in maniche ample, & 

d’ogni intorno abondanti.17 

   Et poco dapoi soggiunge. Ne altra cosa fra voi muove guerra, & suscita 

liti, se non, ò il movimento dell’ira senza ragione, ò l’appetito della 

vanagloria, ò la cupidità di qual si voglia possessione terrena: Con tali 

cagioni veramente non è sicuro l’uccidere, ne il morire. [p. 72] 

[c. 22] DELL’ARMI, & VIRTÙ, LE QUALI DEE HAVERE, & 

ESSERCITARE IL SOLDATO CHRISTIANO. 

Non però, basta fuggire il vitio, et essere spogliato di cattive affettioni 

per rendersi idoneo alla guerra, ma bisogna vestirsi di quell’armi, le quali 

più possano accrescere la gloria di Dio. 

   Et come suole procurarsi d’havere un corsaletto, il quale stia saldo ad 

ogni colpo, & di comperare armi proportionate à ciascun membro del 

corpo; cosi, & molto maggiormente il soldato ha da provedersi delle 

necessarie virtù per haver forze, ordine, & cuore per conseguire honorata 

vittoria. San Paolo ci apre l’armeria del forte Dio Sig. nostro contra i 

più insidiosi nemici che habbiamo, dicendo.18 Prendete l’armatura di 

Dio, accioche possiate resistere nel tristo giorno, & stare perfetti in tutte 

le cose;19 state dunque succiniti i fianchi, ch’è à dire ornati di castità, & 

vestiti della corazza di giustitia, cioè rattenendovi dalle cose altrui,20 & 

calciati i pedi [p. 73] nella preparatione del Vangelo di pace, cioè deposta 

la cura delle cose superflue, habbiate l’affetto disposto, & pronto non 

solo ad udire in voi la verità predicata catolicamente, la quale sempre 

apportò pace ne’ buoni; ma ancora ad essere instrumenti vivi togliere 

quelli impedimenti, che le si oppongono da gli infedeli: In ogni cosa 

(soggiunge) pigliando lo scudo della fede, in cui possiate spegnare tutte 

l’armi del demonio sceleratissimo, & pigliatevi l’elmo di salute, & la 

 
17 Possevino’s note: “Queste use di chiome all’hor si usava.” 
18 Possevino’s note: “Ephes. 6. vedi. 2. Cor. 10.” These are references to The 

Epistle to the Ephesians, chapter 6, and The Second Epistle to the Corinthians 

chapter 10. 
19 Possevino’s note: “1. Pet. 5.” This is a reference to The First Epistle of Peter, 

chapter 5. 
20 Possevino’s note: “Iacob.” This is a reference to The Epistle of James. 



 

 

 

 

 
41 

 

spada dello spirito, ch’è la parola di Dio, cioè non lasciandovi sedurre da 

gli errori; et armandovi di speranza nella Maestà Divina, facendo testa 

contra le tentationi, & disturbi de i nemici con la predicatione della 

verità; in ogni oratione, & obsecratione pregando in ogni tempo in 

spirito, & in esso vigilando con ogni instanza, & obsecratione.21 Santo 

Agostino parimente, come colui, che sapeva che le più principali arme 

erano le interiori, cosi scrisse à Bonifacio.22 Questo principalmente 

considera quando tu ti armi per combattere; La virtù tua, anco la 

temporale è dono, di Dio; percioche se tu considerai il [p. 74] dono di Dio 

tu non farai contra il Signore: la fede parimente quando è promessa dee 

servarsi fino al nemico contra il quale si fa guerra, quanto più all’amico 

per cui si combatte? l’haver pace dee esser di volontà, la guerra di 

necessità, accioche Dio liberi dalla necessità, & conservi in pace. Non si 

cerca la pace perche la guerra s’esserciti, ma si guerreggia per 

acquistarne la pace. Tu guerreggiando sii pacifico, accioche vincendo 

conduchi all’utilità della pace coloro, i quali tu espugni.23 Et di sotti. Si 

come à colui che in guerra ti resiste, si rende la violenza, cosi al vinto 

preso si dee usare misericordia, massimamente ove non si teme di 

perturbatione della pace. Fin qui Sant’Agostino. Le quali due auttorità 

contengono quasi la somma di ciò, che à dire habbiamo. Prima dunque 

conosca il soldato ch’egli ha necessità di armarsi della virtù spirituali 

contra la battaglia, che i sensi ci fanno continuamente; poiche sarebbe 

cosa vergognosa, che il corpo fosse diffeso dalla piastra del ferro, & 

l’anima rimanendo ignuda fosse ferita da qualunque tentatione, & 

peccato. [p. 75] 

 2 Riconosca sopra tutto da Dio le forze, & la virtù, & da 

lui le dimandi specialmente per quei Santi, i quali sua Maestà Divina 

come elesse già colonne della Chiesa in diverse Provincie, cosi gli tiene 

 
21 Possevino’s note: “Heb. 11.” This is a reference to The Epistle to the Hebrews, 

chapter 11. 
22 Possevino’s note: “23. q. 1. noli.” This is a reference to Letter 189 (418) to 

Boniface, by Augustine of Hippo (354–430). 
23 Possevino’s note: “Vedi S. Ambr. c. 29. lib. 1. de off.” This is a reference to 

the first book of De Officiis ministrorum (’On the Duties of the Clergy’), by 

Ambrose of Milan (c. 339–397).   



 

 

 

 

 
42 

 

presso di se per nostri intercessori. Come la Vergine Beatissima, S. 

Dionigi Areopagita, San Martino, Sant’Hilaro, San Remigio, e gli altri 

in Francia, & cosi altrove gli altri: quantunque tutti i Santi invocati in 

ogni luogo sono dalla carità indutti à pregare per ogni uno. 

 3 Sappia nel terzo luogo il Soldato Christiano, ch’egli è 

scolpito nel cuore di Giesu Christo, poiche và à combattere per chi 

movendo questa grandissima machina del cielo potrà molto più 

muovere à lui le braccia, & farlo ardito al combattere. 

 4 sia oltre ciò ubbidiente al Capitano in tutte le cose 

honeste;24 segualo, & sia pronto ad ogni cenno di fare quanto gli verrà 

imposto, nelle sentinelle, nel marciare, nel far le guardie alle porte, nel 

dare il motto, ò i segni, nel guardarsi di combattere senza commissione, 

nel ritrarsi, & in tutto il rimanente, che sia giusto, & lecito.25 [p. 76] 

 5 Tenga l’armi sue all’ordine, & con prudenza dispensi le 

munitioni, & le forze à tempo opportuni. 

 6 Lasci ogni forte di mercantia, & pensi, che gran 

guadagno farà servendo à Dio. 

 7 Con sessisi, et comunichisi spesso per haver Christo, seco 

ne’ maggiori pericoli, & segua il modo dell’oratione che nel fine di questo 

Trattato potremo. 

 8 Andando à battaglia domandi à Dio la vittoria in 

quanto cede à sua gloria: dico à sua gloria; percioche quando non volesse 

concederla, non dee però il soldato rimettere punto dell’amore, & della 

riverenza, la quale tutti gli dobbiamo; anzi accrescerla maggiormente, 

poiche forse Dio trarrà maggior gloria dal castigo del peccato di molti 

ostinati, et dal sangue di molti buoni, che vi morranno in certo modo 

martiti, di quel che altrimente farebbe: sapendo il grande Dio molto 

meglio di noi ciò che n’è spediente. Però dicevano i Machabei; si come 

sarà la tua volontà in Cielo, cosi si faccia.26 Et David quel gran Rè, & 

 
24 Possevino’s note: “Plat. in 2. de leg.” For reference, see footnote 9. 
25 Possevino’s note: “Plat. 2. rep.” This is a reference to the second book of 

Plato’s Republic. 
26 Possevino’s note: “1 Mac. 3.” This is a reference to 1 Maccabees, chapter 3. 



 

 

 

 

 
43 

 

Capitano.27 Se troverò (dice egli) gratia [p. 77] ne gli occhi del Signore 

esso mi ridurra, io sono apparecchiato, faccia quel ch’è buono innanzi à 

gli occhi suoi. 

 9 Habbia sempre si come la spada cosi il timor di Dio dal 

lato, percioche all’hora non temerà i nemici, et havrà con seco la vera 

vita, della quale secondo la Scrittura santa il timore è fonte.28 

 10 Sappia le cose della fede quanto si conviene al grado 

suo di Christiano, & di chi combatte per la causa di Dio; percioche è cosa 

molto vergognosa, che un soldato sappia à mente le stanze del Furioso, 

& sonetti, & canzoni dishoneste, & non più tosto sappia il simbolo 

Apostolico, il quale è la vera lucerna del Christiano, i dieci 

Comandamenti di Dio, con quei di Santa Chiesa, i sette Sacramenti, le 

virtù, il modo di discacciare i vitij. 

 11 Procuri di farsi esperto nel suo ufficio, & professione. 

Questo si fa per l’essercitio, il quale dee esser ordinato, si fa anco col 

ragionare spesso delle cose militari i con huomini valorosi, si fa con 

trovarsi in molte guerre, & finalmente con leggere buoni libri. [p. 78] 

[c. 23] QUAI LIBRI DEBBA LEGGERE IL SOLDATO PER FARSI 

ESPERTO. 

Lasciando adunque i libri scritti da gli Etnici, ò da Catolici (ma non 

secondo il modo, che noi hora trattiamo) quali sono Xenofonte, Livio, 

& prima di lui Cesare, poi Polibio, & Plutarco, due historici prudenti, 

(benche dalla lettura delle vite di Plutarco, i giovani soldati possono 

spesso coglierne più danno, che utile) & lasciando anco di dire di Vegetio 

utile per stratagemi, potrà il Soldato darsi alla lettura d’alcuni libri, 

l’historia de’ quali tanto è più certa, quanto più sappiamo ch’è 

proceduta da alto, & tanto più sicura quanto insieme co’l valore di molti 

Capitani Christiani se vede congiunta una pietà amica di Dio. 

Specialmente i quattro libri de i Re, & quei di Macabei, Giosefo Giudeo, 

Sant’Agostino della Città di Dio, Orosio, Gregorio Turonese, Beda, & 

 
27 Possevino’s note: “2. Reg. 19.” This is a reference to 2 Book of Kings, chapter 

19. 
28 Possevino’s note: “Prov. 14.” This is a reference to Proverbs, chapter 14. 



 

 

 

 

 
44 

 

Polidoro Vergilio, dell’historia d’Inghilterra, Procopio Cesariese, 

Agathio della guerra de Gotti, Leone il quarto figliuolo di Basilio 

Macedone [p. 79] dell’apparato della guerra. Paolo Emilio delle vite de i 

Re di Francia, Vittore Africano delle cose dell’Africa, le vite de’ Martiri 

raccolte dal Lipomano, ò dal Surio, la vita di Alessandro Scandeberg 

Duca di Albania, Egidio, San Tomasso del governo de’ Prencipi: 

L’historie dell’Indie orientali contenute nelle lettere scritte da sacerdoti 

della nostra Compagnia di Giesu; l’historie occidentali, come del Perù, 

America, Temistitam, le qualil in parte scrisse il Cortese; Oltre ciò 

l’Argentone, il Fontano, et il Suria, il quale ha scritto le ruine avvenute 

alla Chiesa da Lutero, et suoi complici, la guerra di Malta scritta da più 

d’uno in latino, & in volgare. Questi & altri cotai libri di gran lunga più 

giovevoli saranno che le favole d’Amadigi, ne di Primaleone, e i 

Romanzi moderni, i quali nel cuore de i lettori più tosto accendono la 

fiamma della concupiscenza, che sveglino pensieri di castità, ne di 

fortezza. [p. 80] 

[c. 24] DELLA VIRTÙ & DONO DELLA FORZA RICHIESTA NEL 

SOLDATO CHRISTIANO.   

Si darà fine alla presente instruttione, col trattare alquanto 

diffusamente della virtù, & dono della fortezza Christiana, poiche è 

necessarijssima à qualunque ha da esporre à tutte l’hore la vita à pericoli 

gravissimi. Come che dunque (ordinariamente, & moralmente parlando) 

cotal virtù nasca dalla ragione, la quale sinceramente conosce, che le 

cose, le quali apportano paura, non sono si difficili, che non possano 

vincersi; & che nondimeno huom forte dee con matura consideratione 

schivare di essere troppo audace, ella nondimeno s’infonde 

principalmente ne i cuori nostri per opra dello Spirito santo, pe’l cui 

mezo havendo non le proprie forze solo; ma insieme le divine per misura 

del suo atto, egli si supera ogni difficoltà, & all’eterna vita si giunge. Et 

però (come detto si è di sopra) conviene domandarla à Dio, & dirsi al 

Signor nostro con David.29 Io- [p. 81] t’amerò Signor fortezza mia; & con 

 
29 Possevino’s note: “Psal. 17.” This is reference to The Book of Psalms, 17. 



 

 

 

 

 
45 

 

Giob. Ponmi apresso te, & la mano di qual si voglia combatta contra 

me.30  

   Fatto questo dobbiamo usare tutti quei mezi, i quali bastino per 

conservarla, & aumentarla; poiche, essendo noi fattura di Dio, 

dobbiamo esser di ragione cooperatori suoi. I mezi poi sono i seguenti. 

[c. 25] LA FORTEZZA MOSTRATA DA GL’ANTICHI ETHNICI PER 

L’HONORE DEL MONDO DEE INCITARE IL SOLDATO AD ESSER 

VALOROSO PER L’HONOR DI DIO. 

Santo Agostino nei libri della Città di Dio cosi ragiona: Che meraviglia 

è adunque che per quella eterna, & celeste patria si spregino tutte le più 

dilettevoli cose di questo mondo,31 se per la terrena, & temporale Bruto 

potè uccidere gli istessi figliuoli, li che farsi da quella non è astretto 

alcuno? Ma ben certamente è più difficile l’uccidere i figliuoli, che ciò, 

[p. 82] che dee farsi per questa, ò donare à poveri quel che pareva che 

dovesse congregarsi pe’ figliuoli, & conservarsi loro, overo perderlo, se 

avviene tentatione, la quale spinga à farlo per la fede, & per la giustitia. 

Percioche le ricchezze terrene, le quali ò in vita nostra hanno à perdersi, 

ò dopo la nostra morte ad essere in potere di chi non sappiamo, ò forse 

di chi non vorremmo, non rendono felici noi, ne quelli, che da noi 

nascono, ma Dio è quel che ci fa felici, il quale è la vera ricchezza delle 

menti. Or à Bruto, perche uccise i figliuoli, rende dell’infelicità 

testimonio anco il Poeta laudatore. Percioche egli dice. 

E’l Padre, i Figli à nuove guerre intenti 

A Supplico trarrà per la diffesa 

De la cara, & felice libertade. 

Misero; tale havran sorte i nipoti: 

 Ma nel verso seguente consolò infelice. 

De la patria l’amore, & de le lodi 

Lo smisurato disiderio vinse. [p. 83] 

 
30 Possevino’s note: “Iob. 17.” This is a reference to The Book of Job, chapter 

17. 
31 Possevino’s note: “S. Aug. lib. 5. de civ. Dei cap. 8.” This is a reference to the 

fifth book of St. Augustine’s De Civitate Dei (‘City of God’), chapter 8. 



 

 

 

 

 
46 

 

   Queste sono quelle due cose, la libertà, & la cupidità della lode 

humana, le quali spinsero i Romani à fatti maravigliosi. Se dunque per 

la libertà di coloro che hanno à morire, & pe’l disiderio delle laudi, le 

quali da mortali si disiderano, sostennero i padri d’uccidere i figliuoli, 

qual cosa grande è se per la vera libertà, la quale ci fa liberi della 

Signoria, dell’iniquità, & della morte, & del Diavolo, ne per disiderio 

delle laudi humane, ma per la carità di liberare gli huomini, non da 

Tarquinio Rè, ma da i Demonij, & dal Prencipe de i Demonij non i 

figliuoli si uccidono, ma i poveri di Christo si contano tra figliuoli? Se 

parimente un’altro Prencipe Romano per cognome Torquato uccise il 

figliuolo, il quale provocato dal nemico havevea per l’ardore giovenile 

combattuto, ancorche vittorioso, non perche contra la patria, anzi in 

favore dell’istessa, però perche contra il suo comandamento, cioè contra 

quel che haveva comandato il Padre Capitano Generale, accioche non 

fosse più di male nell’essempio del commandamento spregiato, che de 

bene nella gloria dell’ucciso [p. 84] nemico: perche si vantano coloro, i 

quali dispregiano tutti i beni terreni per le leggi dell’eterna patria, i quali 

molto meno si amano de’ figliuoli? Se Furio Camillo l’istessa ingrata 

patria, dal cui collo haveva scosso il giogo de Veienti nemici terribili, et 

da gli emuli era stato condennato, liberò un’altra volta, perche non 

v’haveva migliore, dove con maggiore gloria potesse vivere, perche 

s’inalzerà, come se alcuna cosa grande habbia fatto colui il quale forse 

da nemici havendo patita grandissima ingiuria di dishonore, non si è 

trasportato à gli heretici suoi nemici, ò non habbia esso contra quella 

fabricato alcuna nuova heresia, ma più tosto l’ha difesa quanto ha 

potuto dalla sceleraggine perniciosissima de gli heretici: non essendovi 

altra, non dove si viva nella gloria de gl’huomini, ma dove si acquisti 

l’eterna vita? Se Mutio, acciò che con Porsenna Re si facesse la pace, il 

quale con gravissima guerra premeva i Romani, per non haver potuto 

uccidere l’istesso Porsenna, in vece di lui havendo amazzato un’altro, 

nell’ardente Altare à vista del medesimo [p. 85] Porsenna stese la destra 

dicendo, che molti tali, quali lo vedeva, haveano congiurato contra lui 

la morte, della fortezza del quale, & della congiuratione de tali 

spaventato molto, senza alcuna dilatione fatta la pace si contenne da 



 

 

 

 

 
47 

 

quella guerra; Chi al Regno del Cielo ha da imputare i suoi meriti, se per 

quello non una mano, ne questo facendolo à se da se stesso, ma sendo da 

alcuno perseguitato, & patendo havrà dato tutto il suo corpo alle 

fiamme? Se Curtio armato con havere spronato il cavallo si precipitò 

nella profonda voragine della terra, servendo à gli oracoli de’ suoi Dij, i 

quali havevano commandato, che là si mandasse ciò che di ottimo 

havevano i Romani, ne poterono intendere altro, salvo ch’essi erano 

potenti in huomini, & in arme, là onde chiaramente bisognava, che pe’l 

commandamento de’ Dij si precipitasse in quella morte un’huomo 

armato: Che cosa grande si glorierà di havere fatto per l’eterna patria 

colui, il quale patito havendo alcun nemico della sua fede, non ponendosi 

da se stesso in una tal morte, ma mandatovi da un [p. 86] altro sarà 

morto, poiche dal suo Signore, & dal medesimo Rè della sua patria ha 

ricevuto più certo oracolo? Non vogliate temere coloro, i quali uccidono 

il corpo, & non possono uccidere l’anima. Se uccidendo se stessi, con 

certe parole in certo modo considerandosi, i Decij fecero voto che 

morendo essi, & col lor sangue placando l’ira de gli Dij l’essercito 

Romano si liberasse, in niuna maniera insuperbiscansi i Santi Martiri, 

come se fatto havessero alcuna cosa degna per la participatione di quella 

patria, nella quale è eterna, & vera felicità, se se fino allo spandere il lor 

sangue non solo i loro fratelli, per li quali si spandeva, ma ancor gli istessi 

nemici da’ quali si spandeva, amando, si come loro fu commandato, 

combatterono colla fede della carità, & con la carità della fede? Fin quì 

Sant’Agostino, il quale non molto dopò seguendo questa materia 

soggiunge queste parole. Quali tormenti non si deono dispregiare per la 

fede di quella patria, alla beatitudine della quale l’istessa fede conduce? 

ò qual cosa si retribuirà al Signore per tutte quelle, che ha conceduto à 

noi, [p. 87] se per la fede, la quale gli se deve; huomo havrà patito tai 

cose, quali Regolo patì per quella promissione, che à i nemici 

perniciosissimi haveva fatta? 

 

 



 

 

 

 

 
48 

 

[c. 26] ALTRE CAGIONI, LE QUALI DEONO MUOVERE IL 

SOLDATO ALL’ACQUISTO DELLA FORTEZZA. 

Aggiungesi la bellezza della virtù, la quale se con questi occhi del corpo 

vedere si potesse, desterebbe (disse un Filosofo) in altrui incredibile 

amore di se stessa. Per lei che non fecero tante nationi bellicose 

intrepidamente mantenendo il diritto, & la giustitia delle persone 

innocenti? 

   Ma s’ella poi si considera non come semplicemente morale, anzi come 

divinamente illustrata da quei splendori, i quali sopra il potere della 

natura l’arricchiscono, quanta fiamma accenderà essa ne i cuori 

Christiani, si che non solo le nemiche spade, ma i carboni ardenti (come 

à San Tiburtio avenne) [p. 88] parranno rose fresche, & delle proprie 

membra niente farà stima il soldato, non più di quel Machabeo, il quale 

porse prontamente la lingua al coltello del Tiranno, sperando dal Cielo, 

cioè da Dio, dal quale la possedeva di doverla ricevere gloriosa nel dì 

della Resurrettione? Aggiungesi à questo la dignità dell’huomo, il quale 

co’l lume della ragione discernendo il giusto dall’ingiusto, l’equità 

dall’iniquità, conviene che si renda lieto protettore de gli afflitti, & come 

amico della sua spetie per non essere à gli animali bruti inferiore, si 

espone per l’honesto ad ogni giusto pericolo. 

   Ma oltre ciò conoscendosi d’essere creato all’imagine di Dio, & riscosso 

col sangue di Christo, non sò come potrà mancare di prontamente 

disporsi à perdere la vita per colui che gliela diede, a fin che ne i bisogni 

si dimostrasse grato verso si gran bene fattore. 

   Procuri dunque il soldato colla frequente consideratione di cotali 

ragioni d’animarsi all’acquisto della fortezza; & domandi spesso da Dio 

il dono, & accrescimento della fede, la quale è la vittoria, che vince il 

mondo.32 Hab- [p. 89] bia appresso una sicurissima speranza, ricordansi 

di quel detto d’Isaia.33 Coloro i quali sperano nel Signore, muteranno 

fortezza; & dell’altro di S. Paolo. Noi habbiamo un conforto fortissimo, 

 
32 Possevino’s note: “1. Io. 1.” This is a reference to The First Epistle of John, 

chapter 1. 
33 Possevino’s note: “Cap. 4.” This is a reference to The Book of Isaiah, chapter 

4. 



 

 

 

 

 
49 

 

i quali ricorriamo à tenere le speranza propostaci.34 A questa virtù verrà 

dietro la carità, la quale è forte, & valorosa come la morte disse il Savio.35 

Là onde ogni fatica, & pericolo subito parrà lieve per l’amor di Dio. 

[c. 27] LE QUALITÀ DE’ NEMICI DELLA FEDE CATOLICA DEONO 

ANIMARE IL SOLDATO CHRISTIANO DI VANTAGGIO. 

Che dirò poi della qualità de gli istessi nemici, i quali sentendosi 

colpevoli d’innumerabili furti, tradimenti, & sacrilegij, è impossibile che 

al minimo segno di fortezza, il quale mostrano i soldati, essi per timore 

della giustita di Dio non tremino, & dalla propria coscienza punti non 

perdano ogni vigore? 

   Senza che pe’l discorso di tutte l’histo- [p. 90] rie noi sappiamo che mai 

chi s’appoggiò al braccio, & alla prudenza della carne, non puotè far 

testa à veri servi di Dio. Per questo Ezechia Rè armatosi contra 

Sennacherib, animava i suoi Soldati con tai parole.36 Non vogliate 

temere, non vi sbigottite del Rè de gli Assirij, ne di tutta la sua 

moltitudine: con loro è il braccio della carne; con noi è il Signor nostro, 

il quale è nostro adiutore, & combatterà per noi. 

[c. 28] AVERTIMENTI, & PROMESSE DI DIO NELLA SANTA 

SCRITTURA CONFERMANO IL MEDESIMO. 

Ma se non fossero mai altri essempi, ò ragioni, che dessero animo al 

soldato, qual più sicuro, ò grave testimonio potrà egli havere de gli 

avertimenti, & promesse di Dio? Questi dunque instruendo il suo 

Capitano cosi disse.37 Se tu uscirai in guerra contra i tuoi nemici, & 

vedrai cavalleria, & carrette, & maggiore mol- [p. 91] titudine del nemico 

essercito di quel che tu habbia, tu non haverai paura: percioche è teco il 

Sig. Dio, tuo, il quale ti condusse fuori della terra d’Egitto. 

Avvicinandosi già la battaglia starà in piedi il Sacerdote avanti le 

squadre, et cosi al popolo ragionerà: Odi Israele, voi combattete hoggi 

 
34 Possevino’s note: “Heb. 11.” For reference, see footnote 16.  
35 Possevino’s note: “Can. ult.” This is a reference to the Somg of Songs, chapter 

8. 
36 Possevino’s note: “4. Re. 19.” This is a reference to 2 Chronicles, chapter 19. 
37 Possevino’s note: “Deu. 20.” This is a reference to Deuteronomy, chapter 20. 



 

 

 

 

 
50 

 

contra i vostri nemici: non si sbigottisca il cuor vostro: non habbiate 

paura; ne ceder vogliate: ne di loro vi spaventiate, imperoche Dio è in 

mezo di voi, & à difesa vostra combatterà contra gli avversarij, finche 

vi tragga di pericolo. 

   Cosi ad Amasia Rè di Giuda, il quale haveva assoldato cento mila 

huomini gagliardi del Regno d’Israele per combattere contra gli Idumei; 

venne il Profeta, & disse; ò Rè non esca con teco l’essercito d’Israele, 

percioche il Signore non è con Israele; Che se tu stimi, che nella forza 

dell’essercito consistano le guerre; Dio farà che tu sii vinto da’ nemici, 

percioche è cosa di Dio l’aiutare, e’l voltare in fuga. Ora Amasia ubbidito 

havendo alle parole del Profeta prevalse in guerra co’l solo suo popolo, 

& uccise qua- [p. 92] ranta mila de’ nemici. Il quale essempio vale ancor 

contra quei Captiani, i quali pensassero di servirsi dell’aiuto di heretici, 

ò d’altra sorte d’infedeli per oppugnar altri nemici di Dio. 

   Fu poi oltre molti altri essempio evidente della providenza di Dio il 

fatto di Giosafat Rè di Giuda, il quale veduto un numeroso essercito de’ 

figliuoli di Ammon, & de Moabiti insieme con gli habitanti del Monte 

Seyr, tutto si diede à pregare il Signore, & dopò alquanto di 

ragionamento fatto con Dio soggiunse. Certi in noi non è si gran fortezza 

che resistere possiamo alla moltitudine, la quale scorse a’ danni nostri, 

ma non sapendo ciò che far ne convenga, solo ci resta che dirizziamo à 

te gli occhi nostri. Indi fatto vicino à nemici cosi ragionò verso de’ suoi. 

Uditemi huomini valorosi di Giuda, & tutti voi habitanti di 

Gierusalemme crediate nel Sig. Dio vostro, & sarete sicuri, crediate a’ 

Profeti suoi, & il tutto vi succederà prosperamente. Et diede consiglio al 

popolo, & ordinò i cantori del Signore, accioche lodassero nelle loro 

compagnie, & andassero avanti l’essercito, et [p. 93] con voce conforme 

dicessero. Confessate al Signore, perche in eterno è la sua misericordia, 

le quali lodi, poiche fur cominciate à cantare, il Signore voltò 

l’imboscate de i nemici contra loro stessi, & permise che 

scambievolmente tra loro si uccidessero. 



 

 

 

 

 
51 

 

[c. 29] ALTRI ESSEMPI DI COSE SEGUITE DOPÒ LA VENUTA DI 

CHRISTO POSSONO INCITARE IL SOLDATO ALL’ACQUISTO 

DELLA FORTEZZA. 

Ne si mostrò però Dio grandissimo di essere il Dio de gli esserciti ne i 

tempi solamente del Testamento antico, ma assai maggiormente dopò 

la venuta del suo benedetto figliuolo in carne in parte potremo toccare 

in questo capo. 

   Già Constantino il grande in virtù di Christo crocifisso vinse 

Massentio;38 Et Teodosio Imperadore havendo à combattere contra 

Eugenio Tiranno, & Arbogasto, & essendo stato [p. 94] tutta una notte 

in orationi, & in lagrime, confidatosi in Christo andò nella battaglia, 

nella quale prima con virtù humana non puotè prevalere; ma poco dapoi 

favorendolo Dio, un vento impetuosissimo cominciò talmente à soffiare 

contra i nemici, che non pure le saette dell’essercito di Teodosio essendo 

velocissimamente portate contra gli avversarij gli ferivano, ma le loro 

medesime eran dal vento rispinte contra loro stessi. Cosi rimase Eugenio 

tiranno vinto, & ucciso; & Arbobasto di sua mano s’amazzò. Clodoveo 

parimente che fu primo Rè Christiano di Francia, tosto che si fu 

raccommandato à Christo Signor nostro, essendo stato fin all’hora 

infedele, con seguì vittoria contra suoi nemici, la quale poi si stese contra 

suoi nemici, la quali quale poi si stese contra chi lo cercò d’impugnare.39 

Carlo Magno percioche combatteva contra i Saraceni, & infedeli, sempre 

trionfò de’ suoi nemici. Egli parimente, i popoli di Sassonia sottomesso 

havendo alla religione Catolica, eresse quasi i più principali Vescovati, 

Chiese, & Collegij.40 Belisario con somma giustita debellò facilmente i 

Gotti,41 et mentre esso hebbe li- [p. 95] bero il governo d’Italia contra de 

 
38 Possevino’s note: “Orosius lib. 4. ca. 34.” This is a reference to the fourth 

book, chapter 34, of Historiae adversus Paganos by Paulus Orosius (c. 375 – c. 

420). 
39 Possevino’s note: “Greg. Turon.” This is a reference to the Historia 

Francorum (’History of the Franks’), by Gregory of Tours (c. 538–594). 
40 Possevino’s note: “Leonar. Aret.” This is a reference to De Bello Gallico 

adversus Gothos, by the Florentine humanist Leonardo Bruni (c. 1370–1444) 
41 Possevino’s note: “Procop.” This is a reference to the History of the Wars, by 

Procopius (c. 500–565) 



 

 

 

 

 
52 

 

Longobardi, ottenne segnalatissima vittoria. Giberto primo d’Austria 

detto poi di Correggio per la correggia che di sua mano miracolosamente 

gli cinse la gloriosa Vergine, di fendendo egli la Santa Chiesa non poche 

Vittorie ottenne.42 Il Conte di Monforte (fatto degno di memoria) dopò 

havere molti anni combattuto con gli heretici Albigesi, i quali 

occupavano gran parte della Francia, al fine (cosi Dio concedente, il 

quale si riserva à debiti tempi di manifestar meglio la sua infinita bontà, 

& gloria) con mille soli soldati, i quali prima s’erano confessati, & 

communicati, divisi tre picciole squadre ad honore della santissima 

Trinità assalì il Rè d’Aragone, il quale era venuto con cento mila soldati 

in favor de gli heretici, & havendo di costoro ucciso 20. mila, & amazzato 

il Rè loro, & dissipato, & messo in fuga il restante, fu mirabilmente 

vittorioso, senza haver de suoi perduto se non soli sette, overo otto al 

più, li quali (come si crede) andarono ambasciadori al Cielo, per render 

continue gratie à Dio benedetto.43 [p. 96]  

   Hor quel che hanno in questo fatto à notare i Capitani, è che Monforte 

haveva costume di porre ciò che prendeva in publico, & sempre haveva 

appresso di se alcuni Ecclesiastici Predicatori, & Prelati, i quali à punto 

nell’hora ch’egli faceva battaglia cantavano quel verso alla Spirito 

Santo. Hostrem repellas longius & c.44 

   Et se le più fresche historie vogliamo anco ricercare, le vittorie che i 

cinque cantoni de Svizeri à tempi nostri hebbero contra i luterani, 

all’hora che fu amazzato Zuuinglio Heresiarca sacramentario, bastano 

per mostrarci  quanto Dio assista alle forze Catoliche, se in suo nome 

armandosi mirano schiettamente alla gloria di sua Maestà Divina; 

percioche costoro con pochissimi, ma confessati, & communicati 

sconfissero più volte potenti corpi d’esserciti, & costrinsero il cantone di 

 
42 Possevino’s note: “Croniche di Francia.” This is a reference to the Grandes 

Chroniques de France, a medieval compilation of the history France. It was 

based on the twelfth-century work Historia regum Francorum.  
43 Possevino’s note: “Rin. nella vita del defensore Sansovino.” This is a 

reference to Vita di Giberto terzo di Correggio detto Il Difensore, colla vita di 

Veronica Gambara (1566), by Rinaldo Corso (1525–c. 1582). 
44 Possevino’s note: “Fontan. In hist.” This is a reference to a certain Giovanni 

Fontana Francese, see: Apparato All’Historia (1598), p. 157b. 



 

 

 

 

 
53 

 

Zuricco à domandar pace, & à confessare nell’accordo (come fino al dì 

d’hoggi apparisce per gl’instrumenti sigillati di quella Communità, che 

sono in mano de’ Cantoni Catolici) che la religione Catolica Romana era 

la vera,45 & che mai più [p. 97] non manderebbono ne ministro loro, ne 

altri ad infettare il paese di Svizzeri Catolici.46 

   Simile cosa si vede nel Vescovo di Monastero, il quale con fede & 

patienza espugnò Monastero metropoli della sua diocesi; hebbe per 

giudicio di Dio nelle mani Giovanni di Leide, il quale essendo fatto Rè 

con nuove, & mostruose heresie fù da suoi stessi ch’egli ingannato 

haveva, dato con la Città nella mani de’ Catolici. 

   Simile effetto non ha molti anni, cioè da che Lutero sparse il veneno 

dell’heresia per la Germania, vedemmo, quando da pochi Signori 

Catolici furono uccisi intorno à cento mila rustici, li quali il giogo della 

fede Catolica havevano scosso dal loro collo, & l’ubbidienza insieme 

verso i lor Prencipi affatto ricusarono. 

   Ma non meno miracolosa anchora fu la vittoria di Carlo V. Imperadore 

contra il Duca di Sassonia, il qual rimase ferito, preso, & tutto il suo 

Campo disfatto, operando Dio manifestamente una tanta impresa, la 

quale intieramente à gran sollevamento della Christianità si sarebbe 

adem- [p. 98] pita, se fosse stata seguita la vittoria, & per pratiche di 

heretici, & per cieca indulgenza de’ nostri i Catolici non si fossero fidati 

di coloro, che già rinegato havendo la fede à Dio Signor nostro in niuna 

guisa è da credere, chè mai sieno per attendere le promesse fatte à gli 

huomini. 

   In Francia (il che molto bene hanno notato gli amici di Dio in questi 

pochi anni) gran cosa è che mai non si è venuto à battaglia con heretici, 

che non si sia ottenuta vittoria, e i nostri non sien rimasti padroni della 

campagna; piglinsi, ò il combattimento fatto dentro Tolosa, ò la 

battaglia di Dreux, quella di San Dionigi, l’espugnatione di Roano, di 

Aure, di Gratia, & d’altri luoghi, nelle quali purche nel campo de’ 

 
45 Possevino’s note: “Io. fab. Archiep. Vienn.” This is a reference to Opuscula 

quaedam Joannis Fabri (1537), by the Archbishop Vienna  Johann Faber 

(1478–1541). 
46 Possevino’s note: “Fontano nella sua hist.” For reference, see footnote 39. 



 

 

 

 

 
54 

 

Catolici fosse stata una viva fede, & non corrotta da falsi ministri, si che 

havessero seguita la vittoria, già è un pezzo, che havremmo veduto con 

gratia di Dio il fine di quella Tragedia; non meno di quel che si è veduto 

quando con Christiana unione gli esserciti, & l’armate si sono mosse 

contra i Turchi.47  

   Piacesse hor à Dio che i soldati vo- [p. 99] lessero da dovero credere 

alle divine promesse, & disporsi, come portiamo il nome di Christiani, 

cosi à farne l’opere virtuose, che senza dubbio ancora la Christianità 

piglierebbe fiato, & potremmo sperare di vedere anco un giorno debellati 

i Turchi occupatori del santo albergo di Christo, & l’ovil de’ fedeli 

pasciuto, & retto con pace da un solo Pastore. 

[c. 30] IL SANGUE DE MARTIRI SPARSO ULTIMAMENTE IN 

FRANCIA PER MANO DE GLI HERETICI, & LA PASSIONE DI 

CHRISTO, PRINCIPALMENTE DEE ANIMARE ASSAISSIMO IL 

SOLDATO CATOLICO. 

A tutto questo possono aggiungersi due punti, i quali grandemente 

bastano per confortare i cuori, & dare animo ad entrare in ogni pericolo 

per la causa di Dio Signor nostro: Il primo è il sangue de martiri, il quale 

essendo stato sparso da gli heretici con ogni crudeltà hor grida, & 

domanda vendetta contra gli [p. 100] ostinati all’altare di Giesu in cielo. 

   Quelli innocenti fanciulli, i quali poco ha che infilzati nelle alabarde de 

gli heretici si portavano per le terre, ch’essi prendevano, in segno di 

vittoria; Et quelli che furono gettati ne i fuochi ardenti; Que’ poveri 

vecchi, che havendo gioito con la fede d’una lunga quiete Catolica 

furono per amore della Chiesa Christiana precipitati dall’alte torri: Quei 

Santi Religiosi, che scannati, ò saettati da mille archibugi furono mezo 

vivi gettati ne’ pozzi: Que’ Sacerdoti, i quali da gli heretici furono 

costretti à prepararsi la sepoltura, dove poscia furono cuoperti vivi; le 

madri, & matrone, le quali per mantenere la fede Catolica furono da’ 

proprij figliuoli gettate traverso il fuogo; altri che innanzi àgli occhi de’ 

padri erano crudelmente uccisi; l’angoscie, nelle quali vissero, & 

morirono con infiniti cruccij: Altri che con la testa in giù furono piantati 

 
47 Possevino’s note: “Del 1562.” 



 

 

 

 

 
55 

 

in terra: Altri a’ quali à pezzo à pezzo andarono spiccando la carne fino 

à tanto che de’ nasi, & de gli occhi de’ Sacerdoti ornate furono le briglie 

de’ cavalli; oltre à mill’altre indegnità crudelmen- [p. 101] te usate 

contra le Monache sacrate à Dio, & contra i luoghi dove si offeriva 

l’istesso corpo santissimo di Giesu Christo, sono tutti sofficientissimi 

testimonij appresso il grande Dio per far fede, & testimonianza della 

buona volontà, la quale muove il Soldato Christiano à stringere la spada 

per difendere la fede, in servigio della quale essi volentieri sparsero il 

sangue. 

   L’altro, & più principale punto, è la consideratione di quel vittorioso 

Trionfo, che il figliuol di Dio Signor nostro conseguì con modo inusitato, 

di uccidere con la morte la morte, & di spiegarci ogni gratia per darci 

vita sempiterna. Quivi io disidero che i soldati riguardino con cuore 

pieno difidanza, come al più sicuro, & splendido stendardo, che possa 

dirizzarsi. Non solo (disse S. Paolo) considerate, ma riconsiderate, cioè 

più & più volte attentamente pensate à colui, cioè al Redentor nostro, il 

quale dispregiando ogni allegrezza humana sostenne la Croce, à fin che 

il cuor nostro non venga meno, anzi con speranza dell’immortalità poco 

stimi questa vita, la quale se non dalla spada, ben tosto ò [p. 102] dalla 

febre, ò da altra infermità rimarrà estinto. 

   Questa consideratione dell’invita patienza di colui, che ha creato il 

Cielo, & la Terra, renderà il soldato fortissimo, & costante, sapendo che 

fin hora non ha forse da dovero fatto resistenza fino col sangue à nemici 

di chi ci comperò cosi caramente. 

   Cosi in questa Passione santissima, come dentro à chiarissimo specchio 

vedendo un’infinita carità di sua Maestà Divina verso noi peccatori, & 

ribelli suoi, sarà infiammato à renderle un sacrificio di se stesso, & 

prendendo alcuno in guerra non cercherà tanto la taglia, quanto il 

diritto della giustitia, & la salute di quell’anima, ne lascierà impunito 

colui, che potrebbe essere fomento di molti mali, quando non desse segno 

di vera penitenza. Poi non opprimerà i poveri Catolici, ne gli infermi, il 

che è uno di quei peccati, che gridano contra noi al Cielo; ma custodendo 

le vergini, i pupilli, i poveri, & i luoghi sacri, & havendo misericordia 

speciale à suoi ammalati, à quali i Generali doveranno provedere di 



 

 

 

 

 
56 

 

medici spirituali, & corporali, & [p. 103] di uno honesto prefetto de gli 

hospitali, da ogni parte troverà materia per guadagnare un migliore 

corona nel Cielo. 

   Animato dunque il soldato da questi concetti, & nel resto imparando 

diligentemente l’arte militare, da chi n’è perito, poi che Dio usa della 

cause seconde à maggiore sua gloria, & procurandole parimente i loro 

Capitani, i quali come padri deono havere diligentissima cura, che 

l’essercito per non provedergli delle debite provisioni, non si ponga ad 

offendere Dio con furti, ò con altro, può andare sicuro in ogni giusta 

guerra, talmente però, che non lasci i figliuoli in necessità, & che habbia 

la benedittione da suoi maggiori, che si confessi, che lasci liquidi i suoi 

fatti, quanto può il meglio à casa, perche non resti sorte alcuna di guerra 

à suoi heredi, ò ad altri. Cosi Dio al soldato darà vittoria in questo 

mondo, & eterno riposo nell’altro. [p. 104] 

[c. 31] ALCUNE LETTERE DI S. CATERINA DI SIENA, AL CONTE 

ALBERICO DA BALBIANO, CAPITANO GENERALE DELLA 

COMPAGNIA DI S. GEORGIO, ET À GLI ALTRI CAPORALI IN 

ASTRATTIONE FATTA. 

Carissimo fratello in Christo dolce IESU. Io Caterina serva, & schiava 

de’ servi di Giesu Christo, scrivo à voi nel precioso sangue suo con 

disiderio di vedere voi, & tutta l’altra vostra Compagnia fedeli alla 

Santa Madre Chiesa, et alla Santità di Pa- [p. 105] pa Urbano sesto, 

Sommo & vero Pontefice, combattendo tutti realmente, & fedelmente 

per la verità, accioche riceviate il frutto delle vostre fatiche. Quale è 

quella cosa che ci dona questo frutto, & che ci lo toglie? Dicevelo il lume 

della santissima fede, col quale lume vediamo la dignità, & bontà di colui 

à cui noi serviamo, & fa conoscere il frutto che ne seguita. L’huomo 

adunque conoscendo, lo ama, & cosi con questo lume dal quale è venuto 

lo conoscimento, cresce, & notrica l’amore verso l’operationi, che egli ha 

preso à fare in colui, cui egli ha preso à servire. Qual’è quel Signore, per 

cui sete entrati nel campo della battaglia? è Christo crocifisso, ch’è 

somma, & eterna bontà. La dignità sua niuno è che la possa estimare, 

solo esso medesimo la stima. Egli è uno Signore tanto fedele, che volendo 



 

 

 

 

 
57 

 

che l’huomo fosse atto, & disposto à ricevere il frutto d’ogni sua fatica, 

ogni volta che egli lo voglia ricevere, corse come innamorato 

all’opprobriosa morte della santissima Croce, & con tanta pena, e 

tormento ci donò l’abbondanza del sangue suo. O fratello, & figliuoli [p. 

106] carissimi, voi sete Cavalieri entrati nel campo per dare la vita per 

amore della vita, & il sangue per amore del sangue di Christo crocifisso. 

Hora è il tempo de martiri novelli, & voi sete i primi, che havete dato il 

sangue. Quanto è il frutto, che voi ne ricevete? E vita eterna, che è uno 

frutto infinito. E che sono tutte queste fatiche à rispetto di quel sommo 

bene? sono nulla. Cosi dice S. Paolo, non sono condegne le passioni di 

questa vita, à quella futura gloria, che ci è apparecchiata nell’altra vita. 

Si che grande è il frutto. In questo non si può altro, che guadagnare, ò 

vivendo, ò morendo. Se morite guadagnate vita eterna, & sete posti in 

luogo sicuro, & stabile. Se campate, havete fatto sacrificio di voi à Dio 

voluntariamente, & la sostantia potete tenere con buona conscientia. Se 

col lume della santissima fede risguardarete questa dignità, sarete tutti 

confortati, & fedeli à Christo crocifisso, & alla santa Chiesa, percioche 

servendo alla Chiesa, & al Vicario di Christo, servite à lui. Et però vi 

dissi, ch’il Signore à cui voi servite è Christo crocifisso. Vo- [p. 107] lete 

voi essere ben forti, che ogn’uno di voi varrà per molti? Ponetevi inanzi 

all’occhio dello intelletto vostro il sangue del dolce, & buono Iesu, 

humile agnello, & la fede nostra, la quale vedete contaminata per gli 

iniqui huomini amatori di loro medesimi, i quali sono membri del 

demonio, negando quella verità, che essi medesimi hanno data à noi, 

dicendo che Papa Urbano Sesto non sia vera Papa, & essi non dicono la 

verità, ma mentono sopra il capo loro come menzogneri; perioche egli è 

Papa in verità; in cui sono commesse le chiavi del sangue; onde ben 

potete confortarvi, perche combattete per la verità, la quale verità è la 

fede nostra. Non dubitare di cosa alcuna, che la verità è quella cosa, che 

ci libera. Et accioche meglio chiamassimo lo adiutorio Divino in questa 

santa, & buona operatione, vuole la verità eterna che entriate in questo 

essercitio, con una buona, et santa intentione, studiandovi di fare il 

principio, & il fondamento vostro per honore di Dio, in difensione della 

fede nostra, della S. Chiesa, et del Vicario di Christo con bona 



 

 

 

 

 
58 

 

conscienza, [p. 108] purificandola voi, & gli altri quanto vi è possibile 

per la santa confessione: Percioche voi sapete, che le colpe hanno à 

chiamare l’ira di Dio sopra di noi, & impedire le sante, & buone 

operationi. Or fate, che come capo loro voi siate il primo, con uno santo, 

& vero timore di Dio, altrimenti la verga della giustitia sarebbe presso à 

noi. Et se tutta la commune gente non potesse havere il tempo di farla 

attualmente, facinla mentalmente col santo disiderio; & à questo modo 

sarete fedeli, & mostrarete in verità per opera, che voi habbiate veduto 

col lume della santissima fede, cui voi sete posti à servire, & conosciuto 

la dignità, & bontà sua, & il frutto che vi seguita dopò la fatica. Ma chi 

ci vieta, che noi non siamo fedeli, anzi infedeli à Dio, & alle creature? 

L’amor proprio di noi medesimi, il quale è uno veleno che ha avelenato 

tutto il mondo, & è una nuvola, che obombra l’occhio dell’intelletto 

nostro, che non lascia conoscere, ne discernere la verità. Et però non 

vede altro che piacimento proprio, col quale si diletta di piacere più alle 

creature, che al Creatore, po- [p. 109] nendosi dinanzi à se solo i beni 

transitorij di questa tenebrosa vita, cercando stati, delitie, & ricchezze 

del mondo, le quali tutte passano come il vento. Questo disordinato 

affetto, sopra il quale loro hanno posto l’essercitio, è atto à fare l’huomo 

poco leale, ò fedele, se non in quanto se ne vede trare la propria utilità, 

& anco porta seco grandissimo pericolo, che l’huomo per se non perisca, 

& faccia perire altrui, per volere attendere in questi casi solamente à 

potere acquistare della robba: conciosia che lo intelletto nostro non può 

attendere à due cose insieme, con l’essercitio corporale, & à robbare, & à 

combattere: Sapete che per questo molti ne sono rimasi perdenti, & però 

la verità vuole che accioche questo caso non avenga à voi lo dichiate, & 

facciatene avisati gli altri, che sono sotto il vostro governo. Anco vi 

prego per l’amore di Christo crocifisso, che voi attendiate d’havere 

appresso di voi fedeli, savio, schietto, & maturo consiglio, & per Caporali 

svegliate huomini virili, & fedeli di migliore conscienza che potete; 

percioche ne i buoni Capi rare volte  [p. 110] può stare altro che buone 

membra. Sempre state attento, che qualche tradimento non fosse, ò di 

dentro, ò di fuori. Et perche malagevolmente ci possiamo guardare, 

voglio che voi, & gl’altri sempre la prima cosa che facciate di mane, & di 



 

 

 

 

 
59 

 

sera, vi offeriate à quella dolce Madre Maria, pregandola che ella sia 

advocata, & difenditrice vostra. Et per amore quello dolce, & amoroso 

Verbo, che ella portò nel ventre suo, non sostenga che alcuno inganno vi 

sia fatto, ma che’l manifesti, accioche sotto inganno non possiate perire. 

Son certo che facendo il santo principio, come è detto, & questa dolce 

offerta, che ella accettarà gratiosamente la vostra petitione, come Madre 

di gratia, & di misericordia, che ella è verso di noi peccatori. Ma se noi 

disordinatamente ponessimo l’affetto nostro, come è detto, in quello che 

ci toglie la fedeltà, ci privaremmo d’ogni bene, & ci faremmo degni 

d’ogni male, & perderemmo il frutto di vita eterna delle nostre fatiche. 

Et però vi dissi che io desideravo di vedervi fedeli alla Santa Madre 

Chiesa, & al sommo [p. 111] nostro Pontefice Papa Urbano Sesto. 

Confortatevi, confortatevi in CHRISTO dolce IESU, tenendo dinanzi à 

voi il sangue sparso con tanto fuogo d’amore, state nel campo col 

confalone della santissima Croce, pensate che’l sangue di questi gloriosi 

martiri sempre grida nel cospetto di Dio, chiedendo sopra voi l’aiutorio 

suo. Pensate perche questa terra è il giardino di CHRISTO benedetto, 

& il principio della nostra fede. Et però ciascuno per se medesimo ci 

debbe essere inanimato. Hora si scontano i difetti nostri, se voi vorremo 

schiettamente servire à Dio, & alla Santa Chiesa. Altro non vi dico. 

Permanete nella santa, & dolce dilettione di Dio: siate grato voi, & 

gl’altri, & conoscenti del beneficio, che hora ricevesti, à Dio, & quello 

glorioso Cavaliero Santo GEORGIO, il cui nome tenete, il quale vi 

difenda, & sia vostra guardia infino alla morte. Perdonatemi se troppo 

vi ho gravato di parole. L’amore della Santa Chiesa, & salute vostra me 

ne scusi, & la conscienza [p. 112] mia, che n’è stata costretta dalla dolce 

volontà di Dio, faremo come Moisè, che’l Popolo combatteva, et Moisè 

orava, & mentre ch’egli orava il Popolo vinceva. Cosi faremo noi, purche 

la nostra oratione gli sia grata, & piacevole. Piacciavi di leggere questa 

lettera almeno voi, & gl’altri Caporali. [p. 113] 

 

 



 

 

 

 

 
60 

 

[c. 32] A M. GIOVANNI CONDOTTIERO, ET CAPO DI COMPAGNIA, 

ET À SUOI SOLDATI. 

A voi dilettissimo, et carissimo fratello mio in Christo dolce IESU. Io 

Caterina serva, & schiava de’ servi di Iesu Christo, scrivo nel pretioso 

sangue suo, con disiderio di vedervi vero figliuolo, & Cavaliere di 

Christo, in guisa che disideriate mille volte, se tanto bisognasse, dare la 

vita in servitio del dolce, & buono Iesu, il quale sarebbe scontamento di 

tutte le nostre iniquità, le quali habbiamo commesse contra il Salvatore 

nostro. O carissimo, & dolcissimo fratello in Christo Iesu, hor sarebbe 

cosi gran fatto, che vi reccaste un poco à voi medesimo, & consideraste, 

quante sono le pene, & gl’affanni che havete durato in essere al servitio, 

& al soldo del Demonio. Hora disidera l’anima mia, che mutiate modo, 

& che pi- [p. 114] gliate il soldo, & la Croce di Christo Crocifisso, voi & 

tutti li vostri seguaci, & compagni, à fin che siate una Compagnia di 

Christo ad andare con tra i cani infedeli, che possedono il nostro santo 

luogo, dove si riposò, & sostenne la prima dolce verità morte, et pene per 

voi. Adunque vi prego dolcemente in Christo Iesu, che poiche Dio ha 

ordinato, & anco il nostro Padre santo d’andare sopra gl’infedeli, voi vi 

dilettiate sopra modo di fare guerra, & di combattere non più sopra de’ 

Christiani, (percioche è offesa di Dio,) ma sopra di loro infedeli: 

percioche è grande crudeltà, che noi che siamo Christiani membri legati 

nel corpo della santa Chiesa, si perseguitiamo l’un l’altro. Non è da fare 

cosi, ma è da levarsi con perfetta sollecitudine, & levarne ogni pensiero. 

Maravigliomi molto, havendo voi (secondo che io ho inteso) promesso di 

volere andare à morire per Christo à questo santo passaggio, hora voi 

vogliate fare guerra di qua. Questa non è quella santa dispositione, che 

Dio richiede à voi d’andare in tanto santo, & venerabile luogo. Parmi 

che vi dove- [p. 115] resti hora in questo tempo disporre à virtù fino che 

il tempo venghi per noi, & per gli altri che si disporranno à dare la vita 

per Christo, & cosi dimostrarete d’essere virile, & vero Cavaliere. Viene 

à voi questo mio Padre, & figliuolo Frate Raimondo, il quale vi recca 

questa lettera; date fede à quello che egli vi dice, percioche egli è vero 

fedel servo di Dio, & non vi consiglierà, ne dirà, se non quello che sia à 

honore di Dio, & salute, & gloria dell’anima vostra. Non dico più. 



 

 

 

 

 
61 

 

Pregovi, carissimo fratello, che vi recchiate à memoria la brevità del 

tempo vostro. Permanete nella santa, & dolce dilettione di Dio. [p. 116]  

[c. 33] A M. NICOLO PRIORE DELLA PROVINCIA DI TOSCANA. 

ESSENDO EGLI ITO À VENETIA, PER DARE ORDINE AL 

PASSAGGIO SOPRA GL’INFEDELI, IL DOVEANO COMINCIARE. 

Carissimo figliuolo in Christo IESU. Io Caterina serva & schiava de’ 

servi di IESU Christo, scrivo à voi nel pretioso sangue suo, con disiderio 

di vedervi Cavalier virile, spogliato dell’amore proprio di voi medesimo, 

& vestito dell’amore divino, perche il Cavaliere, che è posto per 

combattere sul campo della battaglia, debbe essere armato dell’armi 

dell’amore, che la più forte arma che sia. Et non bastarebbe, che 

l’huomo fosse armato solamente di corazze, & di [p. 117] panciere: 

percioche spesse volte averrebbe, che se egli non havesse l’armi 

dell’amore, & il disiderio d’appetire honore, & volere sapere la cosa, per 

la quale egli combatte, subito che egli vedesse gli nemici, temerebbe, & 

volgerebbe il capo adietro. Cosi vi dico, che l’anima che comincia ad 

entrare nel campo della battaglia per combattere con i vitij, co’l mondo, 

co’l Demonio, & con la propria sensualità, se non s’arma dell’amore della 

virtù, & non si recca il coltello in mano dell’odio, & della vera, & santa 

conscienza fondata nel divino amore, giamai non combatte, ma viensi 

meno, & come negligente persona ch’è armata della propria sensualità, 

si pone à giacere, dormendo ne i vitij, & ne i peccati. Questa è quell’arma 

gloriosa, che scampa l’huomo dall’eterna morte, & gli da lume, & gli 

toglie le tenebre, & di stato bestiale lo trasferisce allo stato d’huomo. 

Conciosia che colui che vive ne i vitij, & ne i peccati, & nella molta 

immonditia, egli prende i costumi, & la forma delle bestie. Percioche 

come la bestia non ha in se ragione, anzi camina secondo [p. 118] gli 

appetiti suoi: cosi l’huomo ch’è fatto bestiale ha perduto il lume della 

ragione, & lasciasi guidare à movimenti carnali, & à gli altri disordinati 

appetiti, che gli vengono. Et tutto il suo diletto, & studio non è in altro, 

che in dishonestà, in ben mangiare, & bere, in delicatezze, delitie, stati, 

& honori del mondo, i quali tutti passano come il vento. Costui non è 

vero Cavaliere, ne atto si comprende da ricevere i colpi, perioche si ha 



 

 

 

 

 
62 

 

messa l’arma della morte, & posta in se la conditione dell’animale. 

Questo non voglio che tocchi à voi; ma voglio, che virilmente, & 

realmente siate huomo, & non tanto huomo, ma crescendo in virtù, 

havendo già combattuto con i vitij, come è detto, veniate à stato 

angelico, voi, & la vostra Compagnia, si come Dio v’ha chiamati, che 

ben sapete, che lo stato humano, & lo stato del matrimonio son diversi 

dallo stato angelico sete voi, & la vostra religione è simile à quella de gli 

altri religiosi, i quali sono posti nello stato della continenza. Non sarebbe 

cosa convenevole, anzi sarebbe molto in dispiacere [p. 119] à Dio, & 

abominevole al mondo, che voi che sete chiamati, & aspirate alla 

maggior perfettione, non tanto dell’humano, ò angelico stato, ma di 

quello de’ gloriosi martiri, posti à dare la vita per CHRISTO crocifisso, 

foste poi nello stato delle beste colti. Ciò sarebbe nel vero una cosa molto 

spiacevole, & parrebbe à punto, come mescolare un grandissimo tesoro 

con il bruttissimo, & miserabile luto. Or su virilmente disponetevi senza 

timore servile alle due battaglie che Dio v’ha posto. La prima è generale, 

data ad ogni creatura, che ha in se ragione: percioche come noi siamo in 

tempo di discernere il vitio dalla virtù, cosi siamo attorniati da’ nemici 

nostri cioè dal Demonio, & dalla propria carne, & perversa sensualità, 

che sempre impugna contro lo spirito. Ma con l’amore della virtù, & odio 

del vitio gli sconfigerete. L’altra battaglia è in particolare datavi per 

gratia, della quale ogn’uno non è fatto degno. A questo vi conviene 

andare armato, non solamente d’arma-[p. 120] tura corporale, ma a 

spirituale. Conciosia che se non havesti l’armi dell’amore, dell’honore di 

Dio, & del disiderio d’acquistare la Città dell’anime tapinelle, & infedeli 

che non participano il sangue dell’agnello, pochissimo frutto veniresti 

ad acquistare con l’arme materiali. Et perciò io intendo carissimo 

figliuolo, che voi insieme con la vostra Compagnia vi poniate per oggetto 

Iesu Christo crocifisso, cioè il sangue suo prestiosissimo, & dolcissimo, il 

quale fu sparso con tanto fuogo di amorevolezza, per volere tuorci la 

morte, & darci la vita, accioche pienamente, & in grandissima 

perfettione venga in effetto quello, perche voi andiate, & riceviate quel 

grandissimo frutto, cioè il frutto di gratia, & della vita ancora, tal che 

dalla detta gratia veniamo à giungere alla vita durabile. Imparate, 



 

 

 

 

 
63 

 

imparate da questo consumato, & svenato agnello, che su la mensa della 

Croce, non havendo risguardo alla sua fatica, ne alla sua amaritudine, 

ma con diletto del cibo dell’honore del Padre, & ancor della salute 

nostra, si pose à mangiarlo sopra la mensa [p. 121] dell’obbrobriosa 

Croce. Et si come innamorato grandemente dello honor dell’eterno 

Padre, & della salute dell’humana generatione, egli stà fermo, & molto 

constante, & non si muove nulla per fatiche, ne per stratij, ne per 

ingiurie, ne per scherni, ne per villanie, ne anco per nostra grandissima 

ingratitudine, che si vedeva dare la vita per huomini ingrati, & molto 

sconoscenti d’un tanto beneficio. Il Rè nostro fa come un verace 

Cavaliere che persevera nella battaglia, insino che sono rotti, & sconfitti 

i suoi nemici, & pigliato questo cibo con la carne sua flagellata, sconfisse 

lo nemico della carne nostra, con la pura, & vera humiltà, venendosi à 

humiliare il Signor Dio all’huomo. Onde egli con l’atroce pena, & 

grandissimo obbrobrio, venne à sconfiggere la superbia, le tante delitie, 

& li stati del mondo. Con la sapientia sua ancora vinse la malitia del 

Demonio. Si che con la mano disarmata, confitta, & chiodata in Croce 

ha vinto il Prencipe del mondo, pigliando per caval-[p. 122] lo il legno 

della santissima Croce.  

   Venne dipoi armato questo nostro si valoroso Cavaliere, con le corazze 

della carne di Maria, la quale detta carne venne à ricevere in se tutti i 

colpi, per volere porre il riparo alle nostre grandi iniquità. Adunque se 

con dritto occhio risguardiamo questo dolce Christo in Croce, lo vediamo 

tenere l’elmo in testa, che è la penosa corona delle spine, fondata sino al 

cerebro, la spada al lato, ch’è la piaga del costato aperta, che ci dimostra 

il segreto del cuore, la quale è uno coltello à chiunque ha punto di lume, 

che dee trapassare il cuore, & le interiora nostre per affetto d’amore; la 

canna in mano, per derisione, & i guanti in mano, & gli sproni in piede, 

che altro non sono, se non le vermiglie piaghe delle mani, & de i piedi di 

questo dolce, et amoroso verbo? Et chi l’ha in questa guisa armato? 

L’amore. Chi l’ha poi tenuto cosi fermo confitto in Croce? Non i chiodi, 

ne la croce, ne la pietra, ne la terra tenne dritta la croce sua; percio che 

queste cose non eran sufficienti à tenere Dio, & huomo, ma il legame 

dell’amore, & dell’honore del Padre, [p. 123] della salute nostra; L’amor 



 

 

 

 

 
64 

 

nostro fu quella pietra, che lo levò in alto, & tenne dritto. Qual sarà 

adunque colui di si vil cuore, che risguardando questo Capitano, & 

Cavaliere, rimasto insiememente morto, & vincitore, che non si levi la 

debolezza del cuore, & non diventi virile contro à ogni aversario? certo 

nessuno. Perciò vi dicevo dinanzi su’l mio principio dello scrivere, che vi 

ponesti per oggetto Christo crocifisso, tingendo la sopravesta nel 

pretioso sangue suo, & con esso sconfigerete i primi nemici nella detta 

prima battaglia, perche egli già gli ha sconfitti per voi, & ci ha fatti 

liberi, trahendoci dalla perversa servitù del Demonio, il quale se ci 

volesse assalire, subito ricorriamo all’armi del figliuolo di Dio. Morti i 

vitij nell’anima, voi mangiarete il cibo, & sarete fatto gustatore 

dell’honore di Dio, & della salute del prossimo vostro; & con questa fame 

seguirete l’agnello immacolato Christo benedetto, per potere havere 

questa dolce preda, la qual per affetto d’amore vi dovete imaginare 

d’havere, ne per pena, ne per morte, ne [p. 124] per qual si vogli caso, ò 

sciagura che possa avvenire, voi non lo lasciarete, ne volgerete il capo 

adietro. O quanta è gloriosa questa battaglia, ch’essendo vinto, vince; & 

giamai non riman perditore. Ma guardate, che non foste cosi vile, & 

codardo, che volgesti le spalle, percioche chi persevera, sempre vince, & 

fa come fece il figliuol di Dio, il qual giuocando sulla Croce alle braccia 

con la morte, la vita vinse la morte, & la morte la vita. Conciosia che 

dando la vita del corpo suo, distrusse la morte del peccato; talche con la 

morte vinse la morte, & la morte vinse la vita; percioche il peccato fu 

cagione della morte del figliuolo di Dio. Odite il dolce giuoco, & torniello, 

che il Signor nostro ha fatto, ò voi che sete eletti à questo medesimo su 

la Croce del disiderio dell’honore di Dio, & ricomperamento dell’anime 

infedeli, dovete giuocare con la morte della infedeltà, & vincerla con la 

vita del lume della fede. Se rimarrete morti, questa sarà la ottima parte; 

percioche la morte sarà vincitrice della morte; si come vediamo, che’l 

sangue de’mar-[p. 125] tiri dava la vita à gl’infedeli, & à malvagi tiranni. 

Et se Dio non promettesse, che rimanesse la vita, non sarebbe anco 

gloriosa la vittoria, tanto più per gli sciocchi, & semplici, che 

caminassero solamente per fumo, & propria utilità sensitiva: conciosia 

che costoro farebbono poco frutto, & per piccola derrata darebbono gran 



 

 

 

 

 
65 

 

prezzo, che è quello della vita loro, per lo miserabile fumo del mondo: 

siate certo che costoro ricevono il merito loro nella vita finita: percioche 

sono armati del vestimento dell’amor proprio di se medesimi, & non sono 

huomini da fatti, ma sono huomini da vento, volgendosi ad un sol cenno, 

over da un subito giro d’occhio in questa, et quella parte, come foglia 

senza alcuna fermezza, et stabilità; et ciò nasce percioche essi non hanno 

l’oggetto di Christo crocifisso, ne presero seco l’armi della vita. Il 

disiderio mio è che siate voi vero Cavaliere di pari con gli altri vostri 

compagni. Et perciò vi dissi ancora ch’io disideravo di vedervi Cavalier 

virile, posto in questo glorioso campo. Spero per la infinita bontà di Dio, 

[p. 126] che voi adempirete la volontà sua, & vi richiede cosi il disiderio 

mio. Altro non dico. Bagnatevi nel sangue di Christo crocifisso, & 

nascondetevi nelle sue dolcissime piaghe, & per scudo togliete la 

santissima Croce. Sua Divina Maesta vi consoli, dandovi la sua 

santissima benedettione. [p. 127] 

[c. 34] AL REVERENDO PREVOSTO DI CASOLI, ET A IACOMO DI 

MANZI DI DETTO LUOGO. 

Carissimi Padri, & fratelli in Christo dolce IESU. Io Caterina serva, & 

schiava de’ servi di Giesu Christo, scrivo à voi nel pretioso sangue suo, 

con disiderio di vedervi seguitare l’agnello svenato per noi sul legno della 

santissima Croce, il quale fu nostra pace, & nostro mediatore, percioche 

egli entrò nel mezo tra Dio, & l’huomo, & della gran guerra fece 

grandissima pace, & non risguardò alle nostre iniquità, ma solamente 

alla inestimabile bontà sua. Voi dunque membri, & schiavi ricomperati 

di cosi pretioso, & glorioso sangue, dovete seguitare le vestigie sue. Ben 

vedete che la prima dolce verità si è fatta regola, & via nostra. Cosi disse 

lui. Ego [p. 128] sum via, veritas, & vita. Egli è quella via ch’è tanta di 

tanta dolcezza, & di tanto lume, che colui che la seguita, non cade in 

tenebre, & noi ignoranti miseri miserabili, sempre ci partiamo della via 

della salute, & andiamo per la via delle tenebre, dove è morte perpetua. 

Onde carissimi padri, et fratelli, io non voglio che facciamo più cosi, ma 

voglio che seguitiamo la via dell’agnello svenato con tanto fuogo 

d’amore. Già habbiamo detto ch’egli si fece mediatore à fare pace tra 



 

 

 

 

 
66 

 

Dio et l’huomo. Et però questa è la via ch’io voglio che seguitate, cioè, 

che voi medesimi siate mezo fra voi, & Dio; cioè tra la parte sensitiva, & 

la ragione, cacciando l’odio, & l’amore per l’amore, ciò che habbiate 

odio, & dispiacimento del peccato mortale, & dell’offesa fatta al vostro 

Creatore, odiando la parte sensitiva, legge perversa che sempre vuole 

ribellare à Dio, & appresso habbiate odio, & dispiacimento dell’odio che 

havete col prossimo vostro, percioche l’odio del prossimo non è altro 

ch’offesa di Dio: una cosa fra l’altre non deviamo odiare, la quale noi 

odiamo, per- [p. 129] che se ne offende la propria verità, et questa è che 

non dobbiamo odiare i nemici nostri, che ci fanno ingiuria: anzi per lo 

contrario dobbiamo havere quest’odio verso di noi, percioche colui che 

sta nell’odio mortale, odia più se che il suo nemico. Onde voi sapete, che 

tanto è maggiore l’odio, quanto è maggiore la cosa ch’è offesa. Et però 

maggiore odio ha colui ch’è offeso nella persona, che colui ch’è offeso 

nelle parole, ò nello havere: percioche nessuna cosa è che tanto sia tenuta 

cara, quanto la vita. Et però l’huomo s’arreca à maggiore ingiuria l’esser 

offeso nella persona, et per conseguente concepisse in se stesso più odio. 

Or pensate dunque voi, come non è comparatione da l’offesa ch’è fatta 

ad alcuno per la creatura, à quella che ci fa esso medesimo. Che 

comparatione si fa della cosa finita dalla infinita, è niuna, perche s’io 

son offeso nel corpo, et io stò nell’odio per l’offesa che mi è fatta, seguita 

ch’io offendo l’anima mia, et la uccido togliendole la vita della gratia, et 

dandole la morte eternale: se la morte mi mena nel tempo dell’odio che 

non è sicuro, adunque io debbo haver maggior odio di me, uccidendo 

l’anima [p. 130] che è infinita (percioche ben che ella finisca, quanto alla 

gratia, non però finisce quanto all’essere) che verso di colui che mi uccide 

il corpo, che è cosa finita, havendo egli, ò per uno modo, ò per un altro 

da finire, perche è cosa corruttibile, & che non dura la verdura sua, ma 

tanto si conserva, & vale, quanto il thesoro dell’anima vi è dentro; ma 

che ci parerà di vedere, quando fuori di questo corpo sarà tratta la sua 

pietra pretiosa, cioè l’anima? Certo ch’egli sarà à punto un sacco pieno 

di sterco, cibo di morte, & di vermi. Adunque io non voglio, che per 

questa ingiuria, che vien fatta contra à questo corpo finito, & è tanto 

vile, che voi offendiate Dio, & l’anima vostra, che è infinita, stando in 



 

 

 

 

 
67 

 

odio, & in rancore. Havete pertanto materia di concipere maggiore odio 

verso di voi, che verso di loro; & à questo modo cacciarete l’odio con 

l’odio, percioche con l’odio di voi cacciarete l’odio del prossimo, gittarete 

un colpo, & satisfarete à Dio, & al prossimo, percioche levando l’odio 

dell’anima vostra, voi fate pace con Dio, & col prossimo. Or vedete 

fratelli carissimi [p. 131] che à questo modo voi seguitarete l’agnello che 

vi è via, & regola, la quale tenendo vi conduce à porto di salute. Questo 

agnello fu quel mezo, che sulla Croce satisfece, alla ingiuria del Padre, & 

à noi diede la vita della gratia, & della gran guerra si fece la grandissima 

pace solo per questo mezo. Levossi questo dolce agnello con odio della 

colpa commessa per l’huomo, & della ingiuria che fu fatta al Padre, & 

pigliò questa offesa, & ne fece vendetta sopra di se medesimo, il quale 

non contrasse mai veleno di peccato. Tutto questo ha cagionato l’odio, 

& l’amore, amore di virtù, & odio del peccato mortale. Hora dirò che 

questa regola dovete tenere voi. Voi sapete che per i molti peccati 

mortali siamo in odio, & in dispiacere di Dio. Fatta è la guerra con lui, 

ma è vero che poiche questo agnello ci diede il sangue, noi potiamo fare 

questa pace, onde se ogni giorno cadessimo in guerra, ogni giorno 

potiamo fare la pace; ma con modo, che senza modo non si farebbe mai. 

Questo è il mio modo, à participare il sangue di Christo crocifisso, di 

levarsi con odio, & con [p. 132] amore, & ponersi per oggetto l’obbrobrio, 

le pene, vituperio, flagelli, & la morte di Christo crocifisso, pensando che 

noi siamo coloro, che l’habbiamo morto, & ogni dì l’uccidiamo, peccando 

mortalmente; percioche non è morto per le sue colpe, ma per le nostre.  

   All’hora l’anima conciperà questo perfettissimo odio verso la sua 

colpa, come detto habbiamo; il quale odio spegnerà il veleno del peccato 

mortale, & non vorrà fare vendetta del prossimo, anzi l’amerà come se 

medesimo, & cercherà pure, in che modo gli possa punire le colpe sue, & 

la ingiuria, che gli è fatta dalla creatura, non la piglierà in quanto fatta 

da creatura, ma penserà che’l Creatore permetta quella ingiuria, ò per i 

peccati presenti, ò per i suoi passati. Onde non se la recherà ad ingiuria, 

ma gli parerà, come egli è che Dio gli habbi permessa per grande 

misericordia: volendo più tosto punire gli suoi difetti in questo tempo 

finito, che servargli à punire nel tempo infinito, dove è pena senza niuna 



 

 

 

 

 
68 

 

remissione. Questo è dunque il modo, & pensate, che non c’è altra via, 

ma ogn’altra via ci conduce à [p. 133] morte, eccetto questa. In questa 

via di Christo, IESU non ci può stare ne morte, ne fame, percioche con 

la Croce ha levata la morte, & ci ha cibati d’un cibo tale, che recca seco 

una perfetta società. Egli è Dio, & huomo. Egli è via sicura, che non 

teme de’ nemici, ne de’ Demonij, ne d’huomini; ma quelli che fanno per 

essa, sono fermi, & dicono col dolce innamorato di Paolo. Se Dio è per 

noi, chi sarà contra à noi? Et voi sapete bene che se voi non sete contra 

à voi medesimi, stando nelle miserie de’ peccati mortali, che Dio non 

sarà mai contra à voi, ma sempre vi torrà in se, con misericordia, & con 

benignità. Per l’amore dunque di Christo crocifisso non schifate più la 

via, ne fuggite la regola, che vi è data per il vostro capo CHRISTO 

crocifisso, dolce, & buono IESU, ma levatevi su virilmente, & non 

aspettate il tempo, il qual non aspetta voi, percioche noi siamo pure 

mortali, & deviamo morire, & sappiamo quando. E vero che senza la 

guida potreste andare, & però la guida è guesta, l’odio, & l’amore, si [p. 

134] come dicemmo, percioche con l’odio, & con l’amore di Christo 

satisfece, & punì le nostre iniquità sopra di se. Hor su dunque 

diportatevi virilmente, & non dormite più nel letto della morte; ma 

cacciate l’odio con l’odio, & l’amore con l’amore, percioche con l’amore 

di Dio, il quale sete tenuti, & obligati d’amare per il dovere, & per 

comandamento; & con amore della salute dell’anima vostra, la quale stà 

in stato di dannatione, stando in odio col prossimo suo, con esso amore, 

dico che cacciarete l’amore sensitivo, il quale dà sempre pena, & morte, 

& tribulatione à colui che il seguita, & in  questa vita gusta l’arra 

dell’Inferno.  

   Hora non è questa una grande cecità, et oscurità à vedere, che potendo 

l’huomo in questa vita gustare vita eterna, cominciando ad habitare 

quivi, conversando per affetto, & amore con Dio, egli si voglia fare degno 

dell’Inferno, cominciando per odio, & per rancore la conversatione sua, 

con i Demonij? Non è creatura, che si potesse imaginare, quanto è 

grande la stoltezza di questi tali. Pare ch’essi siano cosi ostinati, & 

prosontuosi nel [p. 135] fare lor vendette, che non vogliono aspettare il 

sommo Giudice, il quale oda la sentenza nella compagnia de i Demonij, 



 

 

 

 

 
69 

 

ma essi medesimi se la danno, et prima che habbino separata l’anima 

dal corpo la pigliano in questa vita, mentre che sono viandanti, & 

peregrini, vedendosi correre come il vento verso il termine della morte, 

& non se ne curano. Onde come pazzi, & frenetici si diportano. Ohime, 

aprite l’occhio del conoscimento, & non aspettate la forza, & la potenza 

del sommo Giudice; che altro è il Giudice humano, & altro è il Giudice 

Divino. Dinanzi à lui non si può aspettate, ne havere Avocati, ne 

Procuratori, percioche il Giudice vero ha fatto suo avocato la 

conscienza, la quale se medesima in quella estremità condanna, & 

giudica se essere degna della morte. Or giù abbassandoci sotto la potente 

mano di Dio, chiamiamoci peccatori in questa vita, per l’amore di 

Christo crocifisso, giudicando noi, & confessando d’havere offeso Dio, 

dimandiamo misericordia à lui, & egli ci la farà non volendo noi 

giudicare, ne fare vendetta del prossimo [p. 136] nostro, percioche quella 

misericordia, ch’io voglio per me, mi convien donare ad altrui, onde cosi 

facendo gustarete Dio in verità, & caminarete per la via sicura, & sarete 

veri mediatori tra voi, & Dio, & al fine riceverete l’eterna visione di Dio. 

Et però considerando io, & havendo compassione à l’anime vostre, non 

potendo sofferire che state più in tante tenebre, mi son mossa ad 

invitarvi à queste dolci, gloriose nozze, & percioche non sete creati, ne 

fatti per altro fine. Et perche mi pare, che la via della verità sia chiusa 

in voi, per l’odio che havete, & quella della bugia, & del Demonio, padre 

delle bugie, sia molto larga, & aperta in voi, voglio che al tutto usciate 

di questa via tenebrosa, facendo pace con Dio, et col prossimo vostro, & 

vi riduciate nella via, che vi dà vita, & di questo vi prego da parte di 

Christo crocifisso, che non mi deneghiate questa gratia. Non vi voglio 

più gravare di parole. Dio vi concedi la sua santa gratia. Iesu dolce. Iesu 

amore.  [p. 137] 

 

[c. 35] ORDINE DI ORATIONI CHE DOVRÀ DIRE IL SOLDATO 

OGNI MATTINA, & SERA. 

Tre Pater noster, e tre Ave Maria, la mattina, per indrizzar le sue attioni 

ad honore della santissima Trinità, che ci dia forze, sapienza, & bontà 



 

 

 

 

 
70 

 

per compirle in sua semplice gloria. Il Credo divotamente. Il Confiteor, 

se lo sa, se non almeno in volgare, nella maniera, che saprà dirlo. Poi se 

ha qualche devotione d’altre cose. 

 

[c. 36] FRA’ L GIORNO. 

La Corona, ò marciando, ò essendo ne’ corpi di guardia, ò alla sentinella. 

Leggere la Dottrina Christiana, accioche non possa esser ingannato nelle 

cose della fede, & impararla a mente, & leggere qualche buoni libretti, 

come la Guida de’peccatori, & i soprascritti avertimenti [p. 138] per 

discernere da’ Catolici gli heretici, & Gio. Gersone, & simili. Anco 

qualche historia antica, ò moderna, & massime l’Ecclesiastica da 

Catolici uscita. 

 

[c. 37] LA SERA. 

Cinque Pater noster, & cinque Ave Maria ad honorare delle santissime 

piaghe, che hebbe il Sig. nostro Giesu per noi. Il Credo, il Confiteor, il 

Miserere, se lo saprà, ò il De profundis per quelli, che saranno morti, & 

anco per tutti gl’altri. La Salve Regina, domandando la custodia di se 

stesso, & dell’essercito, à quella beatissima madre di Dio, la quale non 

mancò mai à chi l’ha chiamata di cuore. Ogni giorno sarà bene il dire le 

Letanie con le sue orationi, quando se ne havrà la commodità & 

specialmente lo dovran dir i religiosi, i quali saranno nel campo, 

sforzandosi anco far ogni giorno l’essamine di coscienza nel modo che si 

dice à carte 151. & 152. [p. 139] 

 

[c. 38] LITANIAE 

Kyrie eleison. 

Christe eleison. 

Kyrie eleison. 

Christe audi nos. 

Christe exaudi nos. 

Pater de cœlis Deus,     

    miserere nobis. 



 

 

 

 

 
71 

 

Fili redemptor mundi Deus,    

    mis. 

Spiritus sancte Deus,    

    mis. 

Sancta Trinitas unus Deus,    

    mis. 

Sancta Maria,     

    ora pro nobis. 

Sancta Dei Genetrix.    

    ora.  

Sancta Virgo virginum.    

    ora. 

Sancte Michael.    

     

    ora. 

Sancte Gabriel.    

     

    ora. 

Sancte Raphael.    

    ora. 

Omnes Sancti Angeli, & Archangeli.   

    orate. 

Omnes sancti beatorum spirituum ordines.   

    orate. 

Sancte Ioannes Baptista.    

    ora. 

Sancte Petre.     

    ora. 

Sancte Paule.     

    ora. 

Sancte Andrea.    

    ora. 

Sancte Iacobe.     

    ora. [s. 140] 



 

 

 

 

 
72 

 

Sancte Ioannes    

    ora. 

Sancte Thoma.    

    ora. 

Sancte Philippe.    

    ora. 

Sancte Bartholomæ.    

    ora. 

Sancte Mattæ.     

    ora. 

Sancte Simon.     

    ora. 

Sancte Thadæ.    

    ora. 

Sancte Matthia.    

    ora. 

Sancte Barnada.    

    ora. 

Sancte Luca.     

    ora. 

Sancte Marce.     

    ora. 

Omnes sancti Apostoli, & Evangelistæ   

    orate. 

Omnes sancti Innocentes.    

    orate. 

Sancte Stephane.    

    ora. 

Sancte Laurenti.    

    ora. 

Sancte Vincenti.    

    ora. 

Sancti Fabiane, & Sebastiane.   

    orate. 



 

 

 

 

 
73 

 

Sancti Ioannes, & Paule.    

    orate. 

Sancti Cosma, & Damiane.    

    orate. 

Sancti Gervasi, & Protasi.    

    orate. 

Omnes sancti Martyres.    

    orate. 

Sancte Sylvester.    

    ora. 

Sancte Gregori.    

    ora. 

Sancte Ambrosi.    

    ora.  

Sancte Augustine.    

    ora. 

Sancte Hieronyme.    

    ora. [p. 141] 

Sancte Martine.    

    ora. 

Sancte Nicolæ.    

    ora. 

Omnes sancti Pontifices, & Confessores.   

    orate. 

Sancte Benedicte.    

    ora. 

Omnes sancti Doctores.    

    orate. 

Sancte Antone.    

    ora. 

Sancte Bernarde.    

    ora. 

Sancte Dominice.    

    ora. 



 

 

 

 

 
74 

 

Sancte Francise.    

    ora. 

Omnes sancti Sacerdotes, & Levitæ.   

                        orate pro nobis. 

Omnes sancti Monachi, & Heremitæ.   

    orate.  

Sancta Maria Magdalena.    

    ora. 

Sancta Agatha.    

    ora. 

Sancta Lucia.     

    ora. 

Sancta Agnes.     

    ora. 

Sancta Cæcilia.    

    ora. 

Sancta Catherina.    

    ora. 

Sancta Clara.     

    ora. 

Sancta Anastasia.    

    ora. 

Omnes sanctæ virgines, & viduæ.   

                    orate pro nobis.  

Omnes Sancti, & Sanctæ Dei    

              intercedite pro nobis. 

Propitius esto,     

               parce nobis Domine. 

Propitius esto,     

               exaudi nos Domine. 

Ab omni malo,    

              libera nos domine. 

[p. 142] Ab omni peccato,    

             libera nos domine. 



 

 

 

 

 
75 

 

Ab ira tua,     

    lib. 

A peste, fame, & bello,    

    lib. 

A subitanea, & improvisa morte   

    lib. 

Ab insidijs diaboli,    

    lib. 

Ab ira, & odio, & omni mala voluntate,   

      lib. 

A spiritu fornicationis,    

    lib. 

A fulgure, & tempestate,    

    lib. 

A morte perpetua.    

    lib. 

Per mysterium sanctæ incarnationis tuæ.   

    lib. 

Per adventum tuam.    

    lib. 

Per nativitatem tuam.    

    lib. 

Per baptismum, & sanctum ieiunium tuum.   

    lib. 

Per crucem, & passionem tuam,   

    lib. 

Per mortem, & sepulturam tuam,   

    lib. 

Per sanctam resurrectionem tuam.   

    lib. 

Per admirabilem ascensionem tuam.   

            libera nos domine. 

Per adventum Spiritus sancti paraclyti.   

    lib. 



 

 

 

 

 
76 

 

In die iudicij.     

    lib. 

Peccatores.     

          Te rogamus audi nos. 

Ut nobis parcas.    

    te rog. 

Ut nobis indulgeas.    

    te rog. 

Ut ad veram pœnitentiam nos perducere digneris.  

te rog. [p. 143] 

Ut Ecclesiam tuam sanctam regere, & conservare digneris.  

    te rog. 

Ut donum Apostolicum, & omnes ecclesiasticos ordines in sancta religione  

   conservare digneris.    

    te rog. 

Ut inimicos sanctae Ecclesiae humiliare digneris.  

    te rog. 

Ut Regibus, & Principibus Christianis pacem, & veram concordiam 

concedere,    & conservare digneris,   

                  te rogamus audi nos. 

Ut cuncto populo Christiano pacem, et unitatem largiri digneris, 

                    te rog. 

Ut nosmet ipsos in tuo sancto servitio confortare, & conservare digneris, 

                 te rogamus audi nos. 

Ut mentes nostras ad coelestia desideria erigas.  

    te rog. 

Ut omnibus benefactoribus nostris sempiterna bona retribuas. 

    te rog. 

Ut animas nostras, fratrum, propinquorum, & benefactorum nostrum ad  

   aeterna damnatione eripias.   

              te rogamus audi nos. 

Ut fructos terrae dare, & conservare digneris.  

    te rog. 



 

 

 

 

 
77 

 

Ut omnibus fidelibus defunctis requiem aeternam donare digneris. 

    te rog. 

Ut nos exaudire digneris,    

    te rog. [p. 144] 

Fili Dei.     

    te rog.  

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,   

                  parce nobis Domine. 

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,   

                  exaudi nos Domine. 

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,   

                       miserere nobis. 

Christe audi nos. 

Christe exaudi nos. 

Kyrie eleison. 

Christe eleison. 

Kyrie eleison. 

 

Pater noster. Sec.  

V. Et ne nos inducas in tentationem. 

R. Sed libera nos à male. Psalm. 60. 

   Deus in adiutorium meum, intende: Domine ad adiuvandum mefestina. 

Confundatur, & revereantur: qui quaerunt animam meam. Avertantur 

retrorsum, et erubescant: qui volunt mihi mala. Avertantur statim 

erubescentes: qui dicunt mihi, euge euge. Exultent, & laetentur in te omnes, 

qui quaerunt te: & dicant semper, magnificetur dominus: qui diligunt 

salutare tuum. Ego verò egenus, & pauper sum: Deus adiuva me. Adiutor 

meus & liberator meus es tu: domine ne moreris. Gloria patri & c.  

V. Salvos fac servos tuos, & ancillas tuas. 

R. Deus meus spe- [p. 145] rantes in te. 

V. Ego nobis Domine turris fortitudinis. 

R. A facie inimici.  

V. Nihil proficiat inimicus in nobis. 

R. Et filius iniquitatis non apponat nocere nobis. 



 

 

 

 

 
78 

 

V. Domine nos secundum peccata nostra facias nobis. 

R. Neque secundum iniquitates nostras retribuas nostris.  

V. Oremus pro Pontefice nostro N. 

R. Dominus conservet eum, & vivificet eum, & beatum faciat eum in terra, 

& non tradat eum in animam inimicorum eius. 

V. Oremus pro benefactoribus nostris. 

R. Retribuere dignare domine omnibus nobis bona facientibus, propter 

nomen sanctum tuum, vitam aeternam. 

V. Oremus pro fidelibus defunctis. 

R. Requiem aeternam dona eis domine: & lux perpetua luceat eis. 

V. Requiescant in pace. 

R. Amen. 

V. Pro fratribus, & sororibus nostris absentibus.  

R. Salvos fac servos tuos, & ancillas tuas: deus meus sperantes in te. 

V. Mitte eis domine auxilium de sancto. 

R. Et de Syon tuere eos. 

V. Domine exaudi orationem meam.  

R. Et clamor meus ad te veniat. [p. 146] 

 

OREMUS. 

Deus cui proprium est misereri semper, & parcere: suscipe deprecationem 

nostram: ut nos, & omnes famulos tuos, quos delictorum cathena 

constringit, miseratio tuae pietatis clementer absolvat. 

Exaudi quaesumus domine supplicum preces, & confitentium tibi parce 

peccatis, ut pariter nobis indulgentiam tribuas benignus, & pacem. 

Ineffabilem nobis domine misericordiam tuam clementer ostende, ut simul 

nos & à peccatis omnibus exuas, & à poenis, quas pro his meremur, eripias. 

Deus, qui culpa offenderis, poenitentia placaris: preces populi tui, 

supplicantis propitius respice: & flagella tuae iracundiae, quae pro peccatis 

nostris meremur, averte. 



 

 

 

 

 
79 

 

Omnipotens sempiterne deus, miserere famulo tuo Pontifici [p. 147] nostro 

N. & dirige eum secundum tuam clementiam in viam salutis aeternae; ut 

te donante tibi placita cupiat, & tota virtute proficiat. 

Deus à quo sancta, desideria, recta consilia, et iusta sunt, opera: da servis 

tuis illam, quam mundus dare non potest, pacem: ut & corda nostra 

mandatis tuis dedita, & hostium sublata formidine, tempora sint tua 

protectione tranquilla. 

Ure igne sancti spiritus renes nostros, & cor nostrum domine: ut tibi casto 

corpore serviamus, & mundo corde placeamus. 

Fidelium Deus omnium conditor, & redemptor: animabus famulorum, 

famularumque tuarum remissionem cunctorum tribue peccatorum: ut 

indulgentiam, quam semper optaverunt, pijs supplicationibus 

consequantur. 

Actiones nostras, quaesumus domine, aspirando praeveni, & adiuvando 

prosequere: ut cunta no- [p. 148] stra oratio, & operatio à te semper incipiat, 

& per te coepta finiatur. 

Omnipotens sempiterne Deus, qui vivorum dominaris, simul & mortuorum, 

omniumque misereris, quos tuos fide, & opere futuros esse praenoscis, te 

supplices exoramus ut pro quibus effundere preces decrevimus, quosque vel 

praesens seculum adhuc in carne retinet, vel futurum iam exutos corpore 

suscepit, intercedentibus omnibus Sanctis tuis, pietatis tuae clementia, 

omnium delictorum suorum veniam consequantur. Per dominum nostrum 

Iesum Christum filium tuum, qui tecum vivit, & regnat, in unitate spiritus 

sancti Deus, per omnia secula seculorum.  

R. Amen. 

V. Domine exaudi orationem meam.  

R. Et clamor meus ad te veniat. 

V. Exaudiat nos omnipotens, & misericors dominus. 

R. Amen. 

V. Et Fidelium animae per misericordiam Dei requiescant in pace. 



 

 

 

 

 
80 

 

R. Amen. [p. 149] 

 

[c. 39] QUELLO CHE SI DEVE FARE. LEVATISI DAL LETTO LA 

MATTINA. 

Ringratiare Iddio de’benefici ricevuti generalmente, & particolarmente, 

per haverci custodi questa notte.  

2 Offerir tutto se stesso nelle mani di sua Divina Maestà, & 

pregarla che ci custodisca, & dia gratia di far quel giorno ogni 

cosa secondo il suo santo volere. 

3 Considerar quelle cose più c’inclinano al peccato, deliberando 

d’astenercene, & cominciar hora à rinovarci, secondo ci ha 

insegnato il Sig. N. Giesu Christo. [p. 150] 

4 Domandar aiuto di questo alla Beata Vergine, & all’Angelo 

custode, & raccomandarsi à tutta la Compagnia de’Santi del 

Cielo. 

5 Ultimamente di tre Pater noster, & tre Ave Maria, per tutti i 

fedeli vivi, e defonti, procurando d’andar divotamente alla 

Santa messa, e di offerir à Dio quel sacrificio per li suoi peccati, 

& per tutti i bisogni della Santa Chiesa. [p. 151] 

 

[c. 40] MODO DI ESSAMINARE LA CONSCIENZA OGNI SERA. 

Primo ringratiare Iddio de’benefici ricevuti generalmente, & 

specialmente quel giorno. 

2 Domandar gratia, et vero lume, per conoscere, & odiare il 

peccato. 

3 Domandar ragione all’anima sua di tutto quello, in che havrà 

offeso Iddio in quel giorno, con li pensieri, parole, ope- [p. 152] 

re, et omissioni, & specialmente attendendo à quei difetti, à i 

quali è più inclinato. 

4 Domandar à Dio humilmente perdono d’ogni difetto, che in se 

havrà trovato. 



 

 

 

 

 
81 

 

5 Haver fermo proposito, con l’aiuto divino di guardarsi dal 

peccato, per l’avenire, con proposito di confessarsene quanto 

prima potrà. Et dire il Pater noster, l’Ave Maria, il Credo, & il 

Confiteor. 

[c. 41] CANTICO TRATTO DA QUEL DE’ SANTI AGOSTINO ET 

AMBROGIO. PER M. RINALDO CORSO. 

Te Dio lodiam, te confessiam Signore,  

   Te Padre eterno tutto’l mondo cole, 

   A te gli Angeli, e il Ciel rendon’honore. 

Te, quanti da vicino il gran sole  

   Contemplan, santo, santo, santo Dio 

   Di forze appellan singolari, e sole. 

Tutt’elementi la tua mano ordio, 

   Tutti la Maestà de la tua gloria 

   Riempie, si che pago è il lor disio. 

L’Apostolico choro in te si gloria, 

   Gli almi Profeti, e quei che n’tuo honor spenti 

   Vivon con chiara, & immortal memoria. 

Te la tua fida sposa in dolci accenti 

   Padre celebra immenso, unico figlio, 

   Spirito colmo di virtuti ardenti. [p. 154] 

Tue Re sublime per trar fuor d’essiglio 

   L’huom tuo ribelle, da gli etherei scanni 

   Giesu scendesti per divin consiglio. 

Tu saldasti morendo i nostri danni, 

   Hor nella destra del gran Padre siedi, 

   Quinci à te per volarne presti i vanni. 

Tu nel gran dì, per far di morte heredi 

   Gli empi, verrai, & per largir la vita 

   A quei, che mossen per tue orme i piedi. 

A servi tuoi dà, ti preghiamo, aita, 

   A servi tuoi, che liberati, & sciolti 

   Col proprio sangue ha tua bontà infinita. 



 

 

 

 

 
82 

 

Fa che la sù sien fra tuoi Santi accolti: 

   Salva l’heredità tua dolce, & cara, 

   Gli agni tuoi non ti sien da lupi tolti. 

Sia quella luce sempiterna, & chiara, 

   Che vien da te, lor scorta, ne paura 

   Haggian, ne danno d’altrui vista avara. 

Di dì in dì benedirti è nostra cura, 

   Et quanto à l’imperfetto nostro lice, 

   Stender tue lodi oltr’ogni età futura. 

Questo giorno per noi splenda felice 

   Si ch’alcun nostro fallo non ne renda 

   Indegni di tua gratia alma, & benetrice. 

La pietà tua sopra di noi si stenda, 

   Stendasi sopra noi la tua pietade, 

   La pietà tua sopra di noi discenda. 

Nostr’alme mai non sien da te ingannate. [p. 155] 

[c. 42] CANTICO DEI TRE FANCIULLI.  

Voi tutt’opre di Dio gratie rendete 

   A l’alto nome suo gratie, et honori, 

   A l’alto nome suo tutte rendete. 

Voi virtù sacre, voi sovrani Chori, 

   Voi cieli, & acque, che la suso state. 

   Voi stelle erranti, & voi fissi splendori; 

Autunno, Verno, Primavera, e State, 

   Gel, foco, nevi, pioggie, venti, & brine, 

   Tuon paventosi, alme ruggiade, & grate; 

Voi che’l suo braccio vibra, arme divine, 

   Voi nubi ov’ei si siede; Empian suoi pregi, 

   De l’Hemispero nostro ogni confine. 

Montagne, & colli, frutti, & fiori egregi, 

   Fontane, & fiumi, & tu co’ pesci tuoi 

   Mar, bestie, fere, augei, popoli, & Regi; 

De la stirpe d’Abram Duci, & Heroi 



 

 

 

 

 
83 

 

   Dite, Solo il Dio nostro è senza pari, 

   Dio, ch’ab eterno si compiacque in noi. 

Voi, c’Hostie offrite à suoi felici Altari, 

   Voi suo’ Ministri, voi spiriti giusti [p. 156] 

   Voi, che per humiltà gli sete cari. 

Voi tre fanciulli, che nel foco adusti 

   Non foste, à lui, che vi temprò l’ardore, 

   Rendete pregi di pietade augusti. 

Cantiamo il Padre d’ogni cosa autore, 

   Il figlio, ch’è nostra salute, e’nsieme 

   Lo spirto pien di caritade, e amore. 

Tu là dove il tuo piè le stelle preme, 

   Signore, in Maestà, ch’occhio non scerne, 

   Sciolto da tutto quell’ond’ altri teme, 

Richezze godi chiare, e sempiterne. 

 

[c. 43] AL MATTINO 

Quel, che Mar, Cielo, & Terra 

   Predica, adora, & cole.  

   La cui man regge quest’immensa mole, 

   Di Maria il ventre in poco spatio serra. 

O di si ricco dono 

   Avventurosa, & lieta, 

   Tu stringi lui, che fuori è d’ogni meta, 

   Cosi impetrando à nostri error perdono. 

Beata à cui’l superno. 

   Corrier venne con nuove, 

   Che quello spirto, ond’ogni gratia piove, 

   Tu faria Madre del Rè sempiterno. 

Gloria à te figlio, il quale 

   Di vergine nascesti. 

   Al Padre insieme, & à lo Spirto presti 



 

 

 

 

 
84 

 

   Il mondo gloria in tutt’i tempi, equale. Amen. [p. 157] 

 

[c. 44] ALLE LAUDI. 

O Gloriosa Donna  

   Alta sopra le stelle, 

   Chi ti vestì de la terrena gonna, 

   Nutrito hai con le tue pure mammelle. 

Ciò, che la prima madre 

   Ne tolse, tu ne rendi. 

   Per la sù porne fra le sante squadre 

   Scala sei fatta, ch’al Empireo ascendi. 

Uscio del Ciel tu sei, 

   Porta del Rè celeste, 

   Gradite ò genti salve per costei 

   Si ricco don da le sue voglie honeste. 

Gloria à lo spirto sia, 

   Al figlio, al padre insieme, 

   Ond’ha quel tutto, che si nutre, e cria, 

   Di mantenersi la virtute, e’l seme. Amen. 

 

[c. 45] ALL’HORE, & ALLA COMPIETA.  

Ricordati Signor, che per scamparne  

   Dal ciel, quà giù venisti 

   Nel chiostro Verginale à prender carne. 

Tu di pietà, tu di clemenza madre 

   Da i nemici, empi, & tristi 

   Tolti, al fin ne presenta al sommo Padre. 

A te figliuolo, il qual di lei nascesti, 

   Al Padre, ch’ubedisti, 

   Al Paracleto gloria ogn’hor si presti. Amen. [p. 158] 

 



 

 

 

 

 
85 

 

[c. 46] AL VESPRO 

Ave del Mare stella,  

   Madre di Dio pregiata, 

   Vergine alma, & beata, 

   Porta, che n’apri il Ciel lucente, e bella. 

Da noi quest’Ave santo, 

   Che Gabriel seguendo 

   Ti veniamo offerendo, 

   Gradisci, & d’Eva cangia il nome, e’l pianto. 

Spezza nostre catene, 

   Nostre tenebre alluma, 

   Il mal, che ne consuma, 

   Togli, e ne impetra ogni più largo bene. 

Mostrati d’esser Madre 

   In pregar lui per noi, 

   Che chiusi raggi suoi 

   Sotto’l vel de le tue membra leggiadre. 

Vergine senza essempio 

   Di costumi gentili 

   Noi piani anco, & humili 

   Rendi, & di castità sacrato tempio. 

Qua giù vivendo puri 

   Lo spatio, che n’avanza 

   A mirar la sembianza 

   Teco del figlio tuo tranne securi. 

Al Padre eterno sia 

   Laude, & al figlio honore, 

   Egual gloria, e splendore 

   Allo spirto, et una, e trina Monarchia. Amen. 

IL FINE 

 



 

 

 

 

 
86 

 

[p. 159]  

TAVOLA DE’ CAPI, CHE NELLA PRESENTE OPERA SI 

CONTENGONO. 

Della dignità, & eccellenza del Soldato Christiano,   

    

 à carte 7. 

La guerra, la qual si fa contra gli heretici, & infedeli, dee rendere 

sicurissimo il Soldato.   

 10 

Come può con sicura coscienza il Soldato usare il suo essercitio contro à 

gli infedeli. 14  

[p. 160] 

Di quanta utilità, & frutto sia cotal guerra.   

     

 18 

Qual debba essere il Capitano generale dell’essercito.  

    

 20 

Con quale affettione, & speranza debba il Generale accingersi alla 

guerra.    

 29 

Quali debbano essere i Soldati eletti dal Generale per far la guerra. 

    

 31 

Che i Capitani non deono formare il loro essercito di gente infedele, ne 

heretica. 34 

Da quai cose deono i Soldati Christiani astenersi, per essere idonei alla 

militia, & acquistar vittoria nella guerra.  

39 

Che si deve fuggire la conversatione, e’l mangiare con heretici, in quanto 

si possa. 42 

Che le spie mandate da Catolici, non deono, sotto pretesto di bene, 

fingersi heretici, ne infedeli.    



 

 

 

 

 
87 

 

46 

Che il Soldato, essendo preso da gli heretici, ò infedeli, non dee aiu- [p. 

161] targli contra i Catolici.   

47 

Che il Soldato dee guardarsi dalla bestemmia, & i Capitani deono essere 

intenti con ogni studio à vietarla, & 

   prohibitarla.    

 48 

Che i Soldati custodiscano quanto più si può i luoghi sacri. 

 50 

Il duello, la macchia, le giostre, ò tornei, pericolosi deono esser prohibiti 

da Capitani fra i loro soldati Catolici, & 

   mantenutavi quanto piu si può l’unione, & concordia. 

 51 

Che i tre avertimenti dati da San Giovan Battista à Soldati, molto sono 

necessarij.       55 

Che il furto rende infame il Soldato.   

 56 

Che i Capitani non possono attribuirsi le paghe, le quali ricevono per 

haver certo numero de Soldati.   

59 

Che il Soldato dee in ogni modo astenersi da alcuni altri vitij. 

 61 

I danni che apporta al Soldato la Lussuria.  

 63 

Dal vitio della gola, del giuoco, & delle pompe superflue dee astenersi il 

Soldato. 67 

Dell’armi, e virtù, le quali dee essercitare il Soldato.  

 72 

Quali historici, & libri dee legger il Soldato per farsi esperto. 

 78 

Della virtù, e dono della fortezza richiesta nel Soldato Christiano. 

 80 



 

 

 

 

 
88 

 

La fortezza mostrata da gli antichi Ethnici per l’honor del mondo, dee 

incitare il Soldato ad esser valoroso per l’honore di Dio.  

 81 

Altre cagioni, le quali deono muovere il Soldato all’acquisto della 

fortezza.    

 87 

Le qualità de i nemici della fede Catolica deono animare il Soldato 

Christiano di vantaggio.    

89 

Avertimenti, & promesse di Dio nella Santa Scrittura confermano il 

medesimo.     

90 

Altri essempi di cose seguite dopò la venuta di Christo possono in- [p. 

162] citar il Soldato all’acquisto della fortezza.  

 93 

Il sangue de’ martiri sparso ultimamente in Francia per mano de gli 

heretici, & la passione di Christo, principalmente dee animare assaissimo 

il Soldato Catolico.    

 99 

Lettera di Santa Caterina di Siena Al Conte Alberico da Balbiano. 

  104 

A Messer Giovanni Condottiero, & Capo di compagnia.  

 113 

A Messer Nicolo Priore della provincia di Toscana.  

 116 

Al Reverendo Prevosto di Casoli, & à Iacomo di Manzi.  

 127 

Ordine di Orationi che dovrà dire il Soldato ogni mattina, & sera. 

 137 

Fra’l giorno.     

 137 

La sera.     

 138 



 

 

 

 

 
89 

 

Letanie.     

 139 

Quello che si deve fare, levatisi dal letto la matina.  

 149 

Modo di essaminare la conscienza [p. 163] ogni sera.  

 151 

Il Te Deum laudamus, con alcuni Hinni à Dio Signor nostro, & alla 

Santissima Vergine in terza rima.   

153 

Cantico di tre fanciulli.    

 155 

Al Matutino.     

 156 

Alle Laudi.     

 157 

All’Hore, & alla Compieta.    

 157 

Al Vespro     

 158 

Il fine della Tavola    

      

[p. 164] 

E GISTRO. 

A B C D E F G. 

Tutti sono fogli intieri. 

IN MACERATA. 

Apresso Sebastiano Martellini. 

M. D. LXXXIII. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
90 

 

 

 



 

 

 

 

Rhetorical Use in Antonio Possevino’s Il 
Soldato Christiano 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
93 

 

Texts that aimed to persuade people to assume ideals belong to an 

ancient genre, and instructions on how to be a good soldier, as well as a 

pious Christian, were no novelty to the early modern reader, since the 

imagery of the battling Christian soldier had already been touched upon 

by Benedict of Nursia (480–543). However, unlike Benedict, Possevino 

did not instruct an imagery, because his Christian soldier is meant to 

fight with physical weapons. In this sense, Possevino performed a novel 

move in his catechism for the Christian soldier.1 

   Soldato Christiano signals a shift from debates, dating back to 

Cicero (106 BC–43 BC), Augustine (354–430), Bernhard of Clairvaux 

(1090–1153), and Thomas Aquinas (c. 1225–1274) of ius ad bellum 

(justification for going to war), as Possevino was concerned with ius in 

bello (justification in war), namely conduct in full-blown war. With this 

text, Possevino took a stand against the arbitrary grounds for war 

advanced by Niccolò Machiavelli (1469–1527), but he was also opposed 

to the irenic Christian knight of Erasmus of Rotterdam (1466–1536).2 

Possevino stood firm in the early modern Jesuit tradition, which, 

in many ways, was modelled on Ciceronian rhetoric. Rhetoric was well 

suited to the Jesuit ministry, since the members of the Society of Jesus 

lived in society rather than in cloisters. Cicero’s concept of adaptation 

to circumstances, persons, place, and time, called “accommodation”, 

suited the flexible lifestyle of the Jesuits. Accommodation, to adjust to 

the peculiarities of each audience, was practiced in preaching and in 

hearing confession. It was also applied when deciding on the strategy of 

refraining from wearing a religious habit to facilitate blending in with 

society. Above all, accommodation was an integral part of the rhetorical 

training in Jesuit colleges, in which the studia humanitatis curriculum 

served as the point of departure for the Society of Jesus’s growing 

educational activities. In fact, Possevino, in his Bibliotheca Selecta, 

devoted the entire volume 18 to Cicero, focusing primarily on rhetorical 

handbooks, giving preeminence to him above other rhetoricians.3 

 
1 SC 101; Mazetti: 2022, 58. 
2 Mazetti: 2022, 151–152. 
3 Mazetti: 2022, 61–64 & 141–144. 



 

 

 

 

 
94 

 

It was not merely Cicero’s rhetorical handbooks that were 

influential on Possevino’s thinking. He was also well-versed in the 

Roman orator’s arguments of a Just War (ius ad bellum) as it is laid out 

in De Officiis. These arguments, in favour of ius ad bellum, will be 

treated in this study, yet there will be a fuller discussion on Possevino’s 

reasoning on ius in bello. Moreover, the use of historical exempla as a 

rhetorical device in the Soldato Christiano will be analysed. This is a 

technique which adheres to the Western rhetorical tradition consisting 

of Cicero’s De Inventione and De Oratore, Quintillian’s (c. 35–c. 100) 

Institutio Oratoria, as well as the anonymously written Rhetorica ad 

Herennium. The overall purpose of this chapter is to contribute to the 

understanding of Possevino’s authorship and his use of rhetorical 

devices.4 

 

Biographical Notes 

 

Possevino was born in Mantua, on the Italian Peninsula, in 1533. After 

completing the mandatory studies at the novitiate of the Society of 

Jesus in Rome, he was sent to the Savoy to perform mission work among 

the Waldensians, then to Lyon and subsequently to Avignon. In 

France, he directed Jesuit Colleges and disputed with Huguenots, 

pursuing such tasks for over a decade. Eventually, he was called back 

to Rome to take up the position as secretary to the General Superior of 

the Society of Jesus: Everard Mercurian (r. 1573–1580).5   

Even though he was known for his efficiency in administrative 

work, Possevino longed for missionary activities, and in time he was 

sent to Sweden, then to Lithuania, Poland, the Muscovite realm, and 

Transylvania, on various diplomatic assignments sanctioned by Pope 

Gregory XIII (sed. 1572–1585). In Sweden, he was in charge of the 

 
4 To refer to Cicero as a model was common in the early modern Society of 

Jesus. See BS, II: 18; John O’Malley, Saints or Devils Incarnate? Studies in 

Jesuit History, Leiden/Boston: Brill, 2013, 46–60. 
5 Jean Dorigny, Vita del P. Antonio Possevino della Compagnia di Gesù, Como, 

1759, 48–110. 



 

 

 

 

 
95 

 

Collegium regium Stockholmense, which was founded by King John III 

(r. 1569–1592) and run by members of the Society of Jesus. Possevino 

oversaw the translation of Petrus Cansius’s (1521–1597) catechism into 

Swedish and guided the Bridgettine nuns at Vadstena to perform the 

Forty Hours’ devotion before the Blessed Sacrament. Shortly after 

Possevino’s arrival, the king converted to the Catholic faith, and Posse-

vino also conferred the sacrament of confirmation on the Crown Prince 

Sigismund (later king of Sweden 1592–1599 and king of Poland and the 

Lithuanian Commonwealth 1587–1632).6 

Despite Possevino’s efforts, Sweden's conversion to the Catholic 

faith was unsuccessful. A conflict between supporters of the staunch 

Lutheran faith, those who favored King John’s leanings towards Catho-

licism, and those who favored King John’s younger brother Charles 

(king of Sweden, 1600–1611) led to the closure of the Jesuit school in 

Stockholm. The king himself, though being a convert in secret, would 

not give up the autonomy of the national Church of Sweden to the 

Catholic Church, seeking to gain dispensations from Rome to celebrate 

Holy Mass in the vernacular, to receive Holy communion under both 

species, to allow priests to marry, and to keep pre-Reformation Church 

property in the ownership of the crown. The dispensations were not 

granted to the king, and the mission’s failure to bring Sweden back into 

the Catholic Church eventually forced the Jesuits into exile.7 

For Possevino, the exile from Sweden brought him further east, 

to the Muscovite realm, where he became the first Jesuit to visit Mos-

cow. There, he was commissioned to negotiate a truce between Tsar 

Ivan IV (r. 1547–1584) and the Polish king Stefan Báthory (r. 1575–

1586). While at the court in Moscow, Possevino was engaged in talks 

with the tsar about the prospect of converting the realm to the Catholic 

Church. This, too, was unsuccessful. Notwithstanding, Possevino play-

ed an important role in the conclusion of the peace treaty of Yam 

Zapolski in 1582, which ended the war between Moscow and Poland-

 
6 Dorigny: 1759, 111–349. 
7 Dorigny: 1759, 111–349. 



 

 

 

 

 
96 

 

Lithuania. His memories of the assignment, Moscovia, were published 

in 1582.8 

After ten years of travelling as a papal diplomat and a Jesuit 

missionary, Possevino was called back to the Italian peninsula. As soon 

as he was settled on home ground, he commenced writing a bibliography 

to assist the Society of Jesus in their project of composing an updated 

educational curriculum. In 1593, the Bibliotheca Selecta was published. 

It would be printed in revised editions throughout the late 1590s and 

the early seventeenth century. The Bibliotheca Selecta was followed up 

by yet another bibliography, the Apparatus Sacer (1603), which was 

better adapted to the Index librorum prohibitorum. Unlike the Index, the 

Apparartus Sacer contained titles of approved reading and not just lists 

of forbidden books and authors.9 

Before ending a long career in service to the Catholic Church, 

Possevino became involved in the “War of Writings.” This phenomenon 

was spurred by the interdict placed on the Republic of Venice in 1606. 

He wrote three pamphlets under pseudonym during the conflict to 

defend the authority of the Roman pontiff against the spokesmen in 

favour of Venice’s autonomy from the authority of the Catholic Church 

in matters that did not strictly pertain to the affairs of the Church.10 

Foundations of Rhetoric 

 

Even before joining the Society of Jesus, Possevino was drawn to the 

Aristotelian philosophical tradition. He took a liking to the Paduan 

teacher Francesco Robortello’s (1516–1567) De Rhetorica facultate 

(1548). Early modern Paduan professors and teachers were Aristotelians 

rather than Platonists, but not necessarily Thomists. Platonists, on the 

other hand, had their stronghold in Florence at the Platonic Academy, 

 
8 Dorigny: 1759, 111–349; see also Hugh. F. Graham, (ed. and trans.), The 

‘Moscovia’ of Antonio Possevino, S.J. University Center for International 

Studies, University of Pittsburgh, 1977. 
9 Dorigny: 1759, 111–349. 
10 Mazetti: 2022, 156–313. 



 

 

 

 

 
97 

 

founded by Gemistos Plethon (c. 1355–c. 1454) with financial support 

from Cosimo de’Medici (1434–1464).11  

By collecting ancient manuscripts, Renaissance humanists 

revived not just Platonic philosophy but also the Peripatetic tradition 

by studying the comprehensive Aristotelian corpus and reading 

commentaries by Alexander of Aphrodisias (3rd century AD), Avicenna 

(980–1037), and Avveroes (1126–1198). Robortello was thus only one of 

many early modern commentaries on Aristotle’s (384–322 BC) influ-

ential work on rhetoric.12 

In the Art of Rhetoric, Aristotle established the basics for Latin 

rhetoricians to build upon. The founding elements of the art of persu-

asion are said to be trust in the orator, achieved by providing ethos, 

logos, and pathos to the audience. Ethos is persuasion by referring to the 

moral character of the orator. Logos is the argumentative part of a 

speech, requiring coherence and logical content. The third means of 

persuasion is pathos, which refers to a speech’s emotional impact on the 

audience.13 

Aristotle also made the division of speeches into three genres, 

depending on their overall purpose. Speeches are either ‘deliberative’ 

(suitable in the assembly), ‘forensic’ (suitable in courts of law), or 

‘epideictic’, sometimes referred to as ‘panegyric’ (suitable at 

ceremonies). The end of deliberative oratory concerns present and 

future utility of the common good, in other words, what to choose (the 

deliberative kind, which is hortatory) and what to avoid (the 

deliberative kind, which is dissuasive) for the sake of the common good. 

In forensic rhetoric, the aim is to achieve justice through investigation 

(accusatory or defensive) of past injustices, considering the kinds of 

people the wrongdoer has harmed, the motives (voluntary or 

involuntary) behind the act, and the wrongdoer’s frame of mind. The 

third genre, epideictic rhetoric, has for its subject praise or blame in the 

 
11 Dorigny: 1759, 1–5; Mazetti: 2022. 159. 
12 Antonio Possevino, Apparatus ad philosophiam, Venice, 1605, 138 & 159; 

Mazetti: 2022, 169–172. 
13 Mazetti: 2022, 32. 



 

 

 

 

 
98 

 

present, in which the attribution of words of value (such as virtues and 

vices) is adjusted to the audience’s attitude. The aim of epideictic 

oratory is the noble or the disgraceful.14 

Aristotle’s Art of Rhetoric exerted significant influence in the 

Latin-speaking West, and the Rhetorica ad Herennium – the oldest sur-

viving work on rhetoric written in Latin – underscores the importance 

of the Athenian school of rhetoric, serving as a model for Roman 

rhetoricians. The Rhetorica ad Herennium was widely spread during the 

medieval and early modern periods, due to its well-ordered structure. 

Compared with Aristotle’s Art of Rhetoric, it is more practically oriented, 

yet it still uses plenty of technical terms.15 

The pedagogical strength of the Roman rhetoricians is also 

noticeable in Cicero’s De inventione and De Oratore, as well as in 

Quintilian’s Institutio Oratoria. They teach the preparatory steps the 

orator should take so that he or she may become a skilled orator. 

Pursuing a morally dignified life and imitating the most skilled orators 

are the preferred methods for the young student of rhetoric. This is close 

to Aristotle’s necessary qualities – practical wisdom, virtue, and good-

will – to enable the orator to convince the audience of his trust-

worthiness.16 

Cicero and Quintilian teach memorising and structuring a speech, 

in which the crucial components consist of inventio: building up a speech 

to its argumentative part, finding the best arguments; dispositio: 

ordering of content; elocutio: choosing the most convenient level of style 

 
14 Aristotle, The “Art” of Rhetoric, John Henry Freese (trans.), London: William 

Heinemann, New York: G. P. Putnam’s sons, 1926, I: c. 1, 11–c. 3, 6; Rhetorica 

ad Herennium [Cicero], Harry Caplan (trans.), Cambridge, Massachusetts: 

Harvard University Press, 1954. 
15 Virginia Cox, “Machiavelli and the Rhetorica ad Herennium: Deliberative 

Rhetoric in The Prince”, The Sixteenth Century Journal 28.4 (1997), 1109–1141.  
16 Aristotle: 1926, II, c. 4, 13–c. 11, 7; Cicero, De Oratore, Books I, II, London: 

William Heinemann LTD/Cambridge, Massachusetts: Harvard University 

Press, 1967: I. 113–136; Quintilian, The Institutio Oratoria of Quintilian: with 

an English Translation, Volume IV, Book X-XI-XII, Harold Edgeworth 

Butler (ed.), London: William Heinemann/New York: G. P. Putnam’s Sons, 

1922: X, c. 1–7 & XII, c. 1–11. 



 

 

 

 

 
99 

 

(grand, middle or low), depending on the audience; pronuntiatio et actio: 

the right tone, tempo, and gestures to opt for depending on the audience 

and the task at hand.17  

An important ingredient of delivering a speech in the genre of 

deliberative rhetoric is to illustrate main argumentative points with 

historical exempla, defined by Aristotle as something familiar to the 

audience: “when two statements are of the same order, but one is more 

familiar than the other, the former is an ‘example’.”18 Damian Pierzak 

has discussed the attention given to historical exempla in Cicero’s 

oratory and in Roman politics more generally, concluding that Cicero 

employed many types of exempla, comparing contemporaries with 

historical Romans and with non-Romans.19 

 Possevino indeed adopted the significance of historical exempla 

in his instruction for reading works of history. In the Apparato 

All’Historia (1598) – adhering to the genre of deliberative oratory – he 

proves his standards as a dedicated Ciceronian, committing himself to 

discerning good historical exempla from the harmful. He estimated that 

reading works of history improves judgment of truth, thereby 

accentuating its role as magistra vitae, in line with Cicero’s view. As will 

be seen here, the Soldato Christiano is another text in which Possevino 

presented historical exempla, operating within the frame of deliberative 

rhetoric.20  

 

Erasmian Irenicism and Machiavellian Cynicism  

 

An important aspect of Soldato Christiano, apart from its rhetorical 

framework, is its war theme. Possevino accepted the notion of a Just 

War, but in ways that differed from those of prolific writers such as 

Erasmus of Rotterdam and Niccolò Machiavelli. The two early modern 

 
17 Cicero: 1967, I, 137–265: Quintilian: 1922, III, c. 1–5. 
18 Aristotle: 1926, I, c. 2, 14. 
19 Damian, Pierzak, ‘Exempla eterna’ in Cicero’s Orations: A Rhetorical App-

roach, Berlin: Peter Lang AG, 2021. 
20 Mazetti: 2022, 116–121; Possevino: 2024a, 1–137. 



 

 

 

 

 
100 

 

humanists, both well-versed in Ciceronian rhetoric, stood on opposite 

sides of the Just War question, and their respective positions provide 

important background for Possevino’s arguments. To him, however, 

Erasmus and Machiavelli had been equally erroneous in their treatment 

of Just War.    

Although being a Ciceronian, Erasmus did not wholeheartedly 

concur with the Roman philosopher’s tolerant view on war if the cause 

was that of peace. Erasmus’s Handbook of the Christian Knight 

(Enchiridion militis Christiani), from 1501, addresses the necessity of 

Christian knights to pursue Christian virtues. As Nathan Ron has 

noted, Erasmus did not consider peace to be a universal concept, since 

he rejected the notion of a Just War within the sphere of Christianity, 

yet supported war against the Turks.21  

          Possevino’s criticism of Erasmus on war concerned the Dutch 

humanist’s concept of a universal Christianity. This concept might have 

been realistic to some extent when the Enchiridion was published in 

1501. Given the split in Western Christianity due to the Lutheran 

Reformation, however, Possevino would not consider the concept of 

unity within Christianity valid unless there was unity with the Roman 

pontiff. As to the justification of war, Possevino, unlike Erasmus, made 

no distinction between waging war on the Huguenots, on the one hand, 

and the Turks, on the other.22 

Contrary to Erasmus’s irenicism, Machiavelli’s cynicism relied on 

the principle of necessity, holding that the state must be maintained. As 

Virginia Cox has noted, Machiavelli worked within the frame of 

deliberative oratory in Il Principe, and Quentin Skinner has proven that 

Machiavelli, in his discussion of virtues, deliberately turned Cicero’s 

analogy of the lion and the fox upside down, favouring necessity above 

justice. In contrast to Cicero, Machiavelli concluded that war was 

 
21 Nathan Ron, “The Christian Peace of Erasmus”, The European Legacy 19.1 

(2014), 27–42. 
22 Mazetti: 2022, 151–153. 



 

 

 

 

 
101 

 

justified whenever necessity demanded it; not for the sake of peace, but 

for securing order in the state.23 

Necessity was, moreover, too arbitrary a ground for justification 

of war to Possevino’s taste, and he disqualified Machiavelli’s encourage-

ment of fraud and deception as means for the prince to use in ensuring 

his position of power. According to Possevino, there are only four causes 

that justify war and violence. The first and most apparent is the war in 

defence of a legitimate podestà or person in charge of the governing 

affairs of a community. The second, third, and fourth causes justify 

attacking wars, if they aim to suppress threats posed to either the patria, 

peace, or the Catholic faith. Having dwelt on the justification for going 

to war, ius ad bellum, the unique facets of the Soldato Christiano will now 

be discussed.24 

 

The Uniqueness of the Soldato Christiano 

 

The Soldato Christiano was commissioned by Pope Pius V possibly 

through the mediation of Francis Borgia (r. 1565–1572), Superior 

General of the Society of Jesus. The Roman pontiff asked the Jesuits 

for assistance, as he wanted to equip his soldiers in the Catholic League 

with an erudite catechism, since he sent them to the frontlines to fight 

the Huguenots on the one hand and the Ottomans on the other.25  

That the Soldato Christiano was intended to discredit the 

Huguenots and the Ottomans – ‘heretics’ and ‘infidels’ are invectives 

for ‘Protestants’ on one hand and ‘Muslims’ on the other – is clear from 

its subtitle, which reads “[a] necessary book to him who desires to know 

 
23 Cox: 1997, 1109–1141; Quentin Skinner, Machiavelli, Oxford: Oxford Univer-

sity Press, 1981, 34–41; Mazetti: 2022, 151–155. 
24 Mazetti: 2022, 151. 
25 The French Wars of Religion were fought between Catholics and Huguenots, 

only to be briefly paused by the Peace of Saint-Germain-en-Laye (1570). In 

contrast, the war between the Ottomans and Christians culminated in the 

Battle of Lepanto (1571), two years after the publication of the Soldato 

Christiano. Dorigny: 1759, 88–89. 



 

 

 

 

 
102 

 

the means to gain victory against the heretics, Turks and other 

infidels.”26 

An account for the use of the book is presented in the preface to 

the 1583 edition of the Soldato Christiano, in which the printer 

Sebastiano Martellini wrote that at the time of the publication of the 

first edition, in 1569, Possevino  

 

was in Rome when Pius V, in holy memory, dispatched Signor 

Count Santa Fiora [Sforza Sforza (1520–1575)] to the King of 

France, Charles IX [r. 1560–1574], along with some thousand 

soldiers, to defend the realm and the Catholic faith against the 

heretics and rebels. From his superiors, he [Possevino] had 

received an assignment to make a short instruction for the soldiers 

that went to France.27  

 

Adding: 

 

A book about the military constitution is planned for release, 

which many long for, since it is exactly as necessary for 

maintaining the status of the military of Christianity as the 

prudent [people] judge it to be. Up until now, there has not been 

a book that treats both topics of military discipline and piety of 

the Christian religion.28 

In the quote, Martellini acknowledges the uniqueness of the Soldato 

Christiano – treating both military discipline and Christian piety – but 

 
26 SC, i. “[…] libro necessario à chi desidera sapere i mezi per acquistar vittoria 

contra heretici, Turchi, & altri infedeli.” 
27 SC, 3. “[…] trovandosi in Roma nell’anno, che Pio Quarto di santa memoria 

mandava à Carlo Nono Rè di Francia il Signor Conte Santafiore con alcune mila 

soldati per difendere quel Regno, & la fede Catolica contra gl’Heretici, e i ribelli, 

hebbe da suoi Superiori ordine, che facesse una breve Instruttione per i Soldati, i 

quali andavano in Francia.” 
28 SC, 4. “[…] un libro compito delle constitutione militari, il quale si aspetta da 

molti, per essere à questo stato militare del Christianesimo talmente necessario, 

qualmente i prudenti giudicando essere, non essendo fin hora uscita cosa, la quale 

comprendesse in modo amendue le cose della disciplina militare, & della pietà, & 

Religione Christiana.” 



 

 

 

 

 
103 

 

he also underscores the work-in-progress of a more important book, 

namely a thorough instruction that combines military constitution and 

Christian morals. This task was eventually accomplished in Book V of 

Possevino’s voluminous work, the Bibliotheca Selecta, which was his 

contribution to the ongoing discussions among Jesuits of an adequate 

curriculum of education for young nobles in the conduct of military 

discipline and Christian devotion. Such military Colleges were founded 

in Bologna, Siena, Ferrara, Parma, Mantua, Padua, and Florence under 

the supervision of Jesuits.29 

The Soldato Christiano is not unique in its catechetical approach, 

since the early modern Catholic Church already encompassed, prior to 

the publication of the Soldato Christiano, such well-spread catechisms as 

Catechismus minor (1556) and Parvus catechismus catholicorum (1558) by 

Possevino’s confrere Petrus Canisius as well as the Tridentine Catechism 

(Catechismus ex decreto sacrosancti concili Tridentini, 1566). The 

uniqueness of the Soldato Christiano is in the combination of a catechism 

with an instruction on how to behave in war (ius in bello). 

The book was addressed to two primary audiences: literate 

soldiers and generals of Catholic armies, and priests working in military 

camps. There is, however, reason to suspect that Possevino also 

intended that the Soldato Christiano be read by rulers, primarily of the 

Catholics, to provide them with an ideologically different moral than 

that of Machiavellian cynicism. Such a purpose would ideally align with 

the intended audience of other works he authored, such as the Apparato 

All’Historia, which was initially included in the Bibliotheca Selecta in a 

less comprehensive form.30 

 
29 BS, I: V, 382–419; Denis De Lucca, Jesuits and Fortifications: The 

Contribution of the Jesuits to Military Architecture in the Baroque Age, Leiden & 

Boston: Brill, 2012, 78–89. 
30 Possevino worked hard in order to extinguish the memory of Machiavelli as 

well as Jean Bodin (1530–1596) and Philippe de Mornay (1549–1623). These 

are treated in Possevino’s Iudicium de Nuæ, Iohannis Bodini, Philippe-Mornæi 

et Machiavelli scriptis (Rome: 1592; Lyon: 1593). See also Mazetti: 2022, 140–

155. 



 

 

 

 

 
104 

 

The Soldato Christiano presents alternative ideals to those 

outlined in Il Principe. However, by addressing the conduct of soldiers 

and consenting to justified war, which includes justified killing as part 

of the profession, it diverges from other early modern catechisms. 

Moreover, Possevino emphasizes flexibility, as the content is modelled 

on the soldier’s specific needs; had he written a manual for farmers, 

tradesmen, or lawyers, the content would have been very different. 

Topics are thus accommodated to favour the cultivation of such 

qualities that are unique to every vocation. Moreover, according to 

Possevino’s notion, being a soldier is doubtlessly a vocation.31 

 

The Rhetorical Structure of the Soldato Christiano 

 

In the following, Possevino’s use of historical exempla in the Soldato 

Christiano will be analysed. In order to investigate what he is doing in 

his text, the historical exempla will be divided into two categories: 

exempla imitanda (examples to imitate) and exempla evitanda (examples 

to avoid imitating).32 The text adheres to deliberative oratory as it 

accentuates utilità – utility or expediency – for the benefit of the Church 

and the common good. Aristotle notes, in the Art of Rhetoric, that an 

orator focusing on deliberative rhetoric makes arguments because the 

future results will be in the public’s best interest and “aims at 

establishing the usefulness or the harmfulness of a proposed course of 

action.”33 The structure of the Soldato Christiano is, furthermore, true 

to handbooks of rhetoric, which state that the prologue is meant to 

 
31 Possevino would later on, in Book I of the Bibliotheca Selecta, elaborate on 

the cultivation of culture and character and further in the free-standing edition 

Cultura degli ingegni (Vicenza: 1598). There, Possevino pictures a coherent view 

on man, emphasising that every vocation will be of benefit to the common 

good. For further details on his anthropology, see Mazetti: 2022, 68–86. 
32 Mazetti: 2022, 29–32. 
33 John R. Catan/ Giovanni Reale (ed. and trans.), A History of Ancient 

Philosophy II: Plato and Aristotle, State University of New York Press: 1990, 

372. 



 

 

 

 

 
105 

 

make audiences well-disposed (cf. ethos). In contrast, the epilogue is 

supposed to arouse their feelings (cf. pathos).34  

Initially, the Christian soldier is assured that God – Dio degli 

esserciti – is on his side and that he can wage war righteously. In this 

section of the text, Possevino is persuading in line with ethos, which, in 

rhetorical works, is usually placed at the beginning of a speech. The 

prologue contains a captatio benevolentiae, which also serves as a remin-

der to every Christian to bear in mind their baptism and to serve God. 

Then follows a narratio, claiming that heretics and infidels have threa-

tened the truth. In contrast, the subsequent argumentatio seeks to 

remedy this threat by focusing first on ius ad bellum and then on ius in 

bello. In the composition, Possevino has applied the didactic technique 

of repetition, as Cicero suggests in De Oratore, throughout the thirty 

chapters, thereby making its key issues clear. Furthermore, the author 

concludes with an exhortatio to make a final impression on the reader.35   

Examples of ius in bello echo throughout the text. First, the 

soldier should be brave, virtuous, and an expert in his office. He must 

also be indifferent to fear of the enemies of the Apostolic See, “and those 

soldiers who fall into the hands of the enemies […] ought to be steadfast 

and consistent and will, through separate grace from God, die as 

martyrs.”36 In sum, the prize of heaven awaits the faithful soldier after 

death.37  

The ideals in the text are intertwined with practical advice for the 

soldiers, such as abstaining from duelling among themselves, since the 

 
34 Cicero: 1967, 1.45: 33f; Thomas O. Sloane, (ed.), Encyclopedia of Rhetoric, vol. 

1. Oxford: Oxford University Press, 2001: 270–271; Quentin Skinner, Visions 

of Politics, Volume 1: Regarding Method. 4th edition, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2006, 183; Fritz Kemmler, “Exempla” in Context: A 

Historical and Critical Study of Robert Mannyng of Brunne’s “Handlyng Synne” 

(Studies and Texts in English, 6), Tübingen: Gunter Narr Verlag, 1984, 82. 
35 Cicero: 1967, 1.23: 19. 
36 SC 19. “[…] cadendo i Soldati in mano de’ nemici, & volendo essi constringerli 

à negare la fede Catolica, essi rimanendo fermi, et costanti, potranno per singolar 

gratia di Dio morire di martirio.” 
37 SC 8–19. 



 

 

 

 

 
106 

 

soldiers’ strength must be devoted to the enemy, and saving 

ammunition for battle.38 Preferably, the soldiers should stay in barracks 

and not in monasteries. However, if they are compelled to lodge in such 

places, they “ought not to play or do or speak that which is not 

honourable and […] they should not use consecrated altars by eating 

upon them.”39   

Because the goal for the Christian soldier is eternal life, and not 

material well-being, the property even of heretics and infidels must not 

be stolen, nor sold off to make a profit. The soldier should be content 

with his salary and not grumble or spread lies, dress modestly, and avoid 

vices and laxity. Common practice among soldiers of ransacking the 

property of their enemies is repudiated, in favour of keeping pure 

conduct and going to confession if any impurity should eventuate.40 

 

Exempla Imitanda 

 

The historical exempla are presented in the rational-argumentative part 

of the text – the argumentatio (cf. logos). It is a technique whereby the 

author claims specific historical figures of admiration, exempla 

imitanda, into a tradition in which he participates, granting each of 

these exempla an exultatio memoriae. Possevino admonishes the soldier 

to focus on historical exempla, forming a physical and mental library of 

good literature to choose from and, above all, to imitate the exempla’s 

actions.41 

 
38 Possevino had already defended his brother, Giovan Battista Possevino 

(1520–1549), who wrote Dialogo dell’honore (published posthumously in 1553). 

In this text, the author discusses whether there can be such a thing as an 

honourable duel. See Sommervogel: 1895, 1061–1063. 
39 SC, 50. “[…] non giocarvi, ò dirvi, & ò farvi cosa men che honesta, & […] non 

servirsi de gli Altari consecrati per mangarvi sopra.” 
40 SC, 57. 
41 ‘Tradition’ is used according to Alasdair MacIntyre’s definition: a feature of 

the community that unites author and reader. Tradition is mediated by 

language and is an ongoing process that involves claims of truth and the 

granting of authoritative status to some documents of the past. Alasdair 

MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory. 4th edition, London & New 



 

 

 

 

 
107 

 

The first of the exempla imitanda to be mentioned in the Soldato 

Christiano is, unsurprisingly, Jesus Christ, who “shed his own blood.”42 

The martyr’s death is held to be a kind of death that resembles the death 

of Jesus Christ. The imitation of his death, including shedding blood, 

tears, and sighs, is a recurring sacrificial theme in the text, conveying 

that suffering and sacrifice are inevitable consequences of being a 

Christian. The shedding of blood is due to the martyrs, in this context, 

the soldiers, whereas tears and sighs are sacrificed by the faithful who 

pray for the soldiers.43 

The sacrificial theme is complemented with an admonition to look 

to the Apostle Paul as an exemplum imitandum, who did not let himself 

be deceived by heretics who appear mild and meek, instead, Possevino 

holds, the Apostle was aware that “Satan transfigured himself to an 

angel of light and that they [the heretics] seduce the hearts of the 

innocent through beautiful blessings.”44 Then, to encourage the 

Christian soldiers in their coming task of fighting the Huguenots, 

attention is turned to two accommodated exempla imitanda from 

French historiography: Clovis I (r. c. 509–511), the first Christian King 

of France, and Charlemagne (r. 768-814). Both are said to have 

triumphed over their unfaithful enemies, adding that it is proven that 

“no one has entered war against heretics without having obtained 

victory.”45 

Other Christian princes mentioned for defeating heretics are 

Emperor Constantine (r. 306–337), who defeated the pagan Maxentius 

(r. 306–312) at the Milvian Bridge, and Emperor Theodosius (r. 379–

395), who campaigned against the Goths. The soldiers who fought under 

 

York: Bloomsbury, 2013: 221; see Alasdair MacIntyre, Three Rival Versions of 

Moral Enquiry, London: Ducksworth, 1990. 
42 SC, 12. “[…] sparse il proprio sangue.” 
43 SC, 19–20. 
44 SC, 44. “[…] Satanasso si trasfigura in Angelo di luce, & che sono di coloro i 

quali per dolci benedittioni seducono i cuori de gl’innocenti.” Cf. 2 Corinthians 

11:14. 
45 SC, 98. “[…] mai non si è venuto à battaglia con heretici, che non si sia ottenuta 

vittoria.” 



 

 

 

 

 
108 

 

the Roman General Belisarius (c. 500–565) are also set up as exempla 

imitanda in ius in bello, since these well-disciplined men did not touch 

fruits or grapes from the trees but brought their own share. Therefore, 

their store was always copious and abundant.46  

 As can be observed, temperance is described as a virtue that is 

particularly appropriate for soldiers to cultivate. For this reason, 

Godfrey of Bouillon (1060–1100), who conquered Jerusalem and Soria 

from the Turks, is well-esteemed since “his hands never touched carnal 

prostitutes and they were never stained by luxury.”47 Xenophon’s (c. 

460 BC–c. 354 BC) recollection of the ancient Persian soldiers is also 

discussed invoking the soldiers as exempla imitanda for being “very 

patient and tolerant not only of heat and cold but usually also of hunger 

and, just as nature is pleased with little, they lived simply from 

nasturtium [a plant], water and bread.”48  

Possevino’s intention, when employing exempla imitanda, was to 

foster a particular mindset among his readers while instructing 

Christian soldiers in their office. A vital tool in deliberative persuasion 

is to memorise exempla from history, Possevino exhorts the soldiers to 

shape their characters through the means of reading and memorising 

history books written by Xenophon, Polybius (c. 203 BC–c. 120 BC), 

Julius Caesar (100 BC–44 BC), Titus Livius (c. 59 BC–17), Vegetius (4th 

century), and Plutarch (c. 46–c. 120). Although the reading of Plutarch 

could be, he warns, more harmful than helpful to young soldiers, 

perhaps referring to Plutarch’s passages where he describes his love for 

young boys.49  

 
46 SC, 58–59. 
47 SC, 66. “[…] le sue mani non toccarono mai le carni di meretrice, ne mai furono 

macchiato di lussuria.” 
48 SC, 67. “[…] erano patientissimi, & tolerantissimi non solo del caldo, & del 

freddo, ma ordinariamente della fame; & si come la natura si contenta di poco, cosi 

essi viveano di semplice nasturtio, di acqua, & di pane.” 
49 Cicero: 1967, 2.51–64 & 137–140; SC, 78. Plutarch’s love for young boys is 

reproached in Possevino’s Apparato All’Historia, see Mazetti: 2022, 21, 31 & 

153. 



 

 

 

 

 
109 

 

Suitable reading for soldiers also contains the four Books of Kings 

and the Books of the Maccabees from the Old Testament. The list goes 

on to include De Bello Judaico (‘The Jewish War’) by Josephus (37–100), 

De Civitate Dei (‘The City of God’) by Augustine of Hippo, Historiarum 

Adversum Paganos Libri VII (‘Seven Books of History Against the 

Pagans’) by Paulus Orosius (c. 370–c. 420), Historia ecclesiastica gentis 

Anglorum (‘Ecclesiastical History of the English People’) by Bede (c. 672–

735), and De rebus gestis Francorum (‘History of the French People’) by 

Paulus Æmilius Veronensis (1455–1529). The elaboration on many of 

these histories was to reappear, and more profoundly discussed, in 

Possevino’s Apparato All’Historia.50  

Although persuasion of soldiers through historical exempla is an 

indispensable tool in the Soldato Christiano for shaping their habits, the 

emphasis on their natural abilities adds a unique character to the text. 

An interpretative key to Possevino’s thinking on natural abilities is the 

Coltura degli ingegni (1598), originally included in the Bibliotheca Selecta. 

There, God is described as the cause of inborn seeds of natural abilities 

(ingegni), or talents, in every human being, and every talent corresponds 

to a vocation.51     

While discussing the discernment of soldiers’ vocations, in the 

Soldato Christiano, Gideon, in the Book of Judges, is employed as an 

exemplum imitandum whom God called to put the people to the test by 

watching them drink water from a stream. Possevino interprets this 

scene to accommodate those who discern a soldier’s vocation, 

contending that by studying people empirically, it is possible to con-

clude whether a person is meant to be a soldier or not. In fact, a similar 

reasoning was applied among early modern Jesuits as they determined 

personalities and constitutions following the four temperaments, 

choleric, phlegmatic, sanguine, or melancholic, from the humoral 

pathologic scheme.52  

 
50 SC, 78–80; Mazetti: 2022, 100–153. 
51 Mazetti: 2022, 22 & 68–74. 
52 Judges 7:4–8 (NRSV); Mazetti: 2022, 63. 



 

 

 

 

 
110 

 

Gideon’s test is used metaphorically, meaning that those who 

drank in a particular manner were proven to be called to be soldiers 

because they drank God’s wisdom with honesty and love, as dogs do 

towards their protectors. These “are worthy of being elected soldiers 

suitable for war, but those who bend their knees [while drinking], […] 

make sure to be upright with a heart turned towards God, their Lord. 

They will belong to another part, in other words, separated from such a 

profession [i.e., be priests].”53 

When dwelling on why it does not befit priests to participate in 

battle, Possevino once more looks to the Old Testament, suggesting that 

the Levites did nothing in war except blowing the holy horns – 

symbolising preaching – and wore the ephod – an apron worn by High 

Priests – to respect the will of God. They made sacrifices, delivered 

speeches, and comforted others. These are the acceptable duties and the 

appropriate conduct of priests during battle.54 

To Possevino, natural abilities determine the duties. Three types 

of duties during wartime have been accounted for so far: (1) the 

bystanders who offer prayers, tears, and sighs; (2) the priests who 

administer sacraments and preach; and (3) the fighting soldiers who are 

prepared to become martyrs. Within the ranks of soldiers, moreover, 

another type emerges, namely that of the ideal captain general. The 

qualities of the ideal captain are accounted for in the Soldato Christiano 

through the voice of the Byzantine Emperor Leo VI (r. 886–912), whose 

Taktika contains a list of recommendations for qualities required of the 

general. It is said that  

 

(if he is able) the captain should have a body that is elegant, 

robust and strong, neither young nor weighed down by age, since 

 
53 SC, 36–37. “[…] “son degni di essere eletti per Soldati idonei alla guerra; ma 

quei che piegano le ginocchia […] ne procurano di stare diritti col cuore verso Iddio 

Signor nostro, saranno in altra parte, cioè separate da tale professione.” This 

thought-construction is in line with what Cicero defines ‘natural ability’ 

(ingenium), which Possevino discusses in the Bibliotheca Selecta. BS, I:V & 

II:XIV; see Cicero: 1967, 1.5: 7. 
54 SC, 36. 



 

 

 

 

 
111 

 

the young, because of his age, has a mind that is inconsistent and 

faltered and for the old, because of his feeble and short-lived body, 

it is necessary to leave many things aside that will pertain to his 

office.55  

 

The captain should give true worship to God, the Virgin Mary, and the 

saints, and lodge priests and preachers, who will assist the captain in 

matters that appertain to the well-being of the souls, in the military 

camp. The captain also needs to be sufficiently educated to understand 

both theological texts and historical works. He should be eloquent, 

command with authority, and dress modestly, keeping in mind the poor 

who contribute economically to the expenses of war. The captain should 

be affable, yet not too kind, as to avoid contempt by the troops. He 

ought to be equitable and neither be driven by love nor hate nor any 

other passion.56 

In short, the captain should be well-educated, eloquent, virtuous, 

and of good bodily strength. These qualities bear resemblance to the 

attainment of eloquence in Cicero’s De Oratore, in which he accounts for 

the necessity of the orator to combine skill (cf. ars, τέχνη), natural 

ability (cf. natura and ingenium), and practice (cf. exercitatio, usus). 

These similarities between the ideal captain and the ideal orator prove 

the affirmation of common standards for the virtuous exempla, 

unaffected by Machiavelli’s conceptual capsizing of virtù, in which the 

separation between theory and practice is dissolved.57  

In Possevino’s authorship, there is seldom a separation between 

theory and practice, which is exemplified in his disregard for a division 

between spiritual and profane reading. On the contrary, all activities 

 
55 SC, 20. “[…] [dee esser] Il Capitano (se può farsi) di corpo gratioso, robusto, & 

faticoso, ne giovane, ne grave d’età, perche il giovane, per l’età ha la mente 

inconstante, & pieghevole, & al vecchio per il corpo debole, & caduco è necessario di 

lasciar molte cose da parte, le quali al suo officio si converrebbono.” See George 

Dennis (ed.), The Taktika of Leo VI: Texts, Translation, and Commentary, 

Washington, D.C.: Dumbarton Oaks, Trustees for Harvard University, 2010, 

18–37. 
56 SC, 21–29. 
57 Cicero 1967, 1.5: 7; 1.14–15: 11–13; 1.22: 17–19. 



 

 

 

 

 
112 

 

are considered human activities that affect humans. Such a dissolution 

between the activities of the mind and the body is embedded in 

Possevino’s choice of recommendations for the captain in the Soldato 

Christiano. In the 1604 edition, furthermore, Possevino added more 

exempla imitandi among the ranks of captains and even princes, such as 

Emperor Flavio Marciano (r. 450 – 457), who before succeeding his 

father on the imperial throne is said to have been an honest, prudent 

and wise soldier, and King Afonso I of Portugal (r. 1139–1185), who won 

victory in his campaign against the Moors.58  

The set of holistic recommendations for the ideal captain aimed 

to assist in the process of electing suitable men to lead troops fighting 

the Huguenots and the Ottomans. Still, the recommendations should 

likely be viewed as a means of sketching out and refining the 

foundations for future soldier-seminars, which kept Possevino occupied 

for many years during the late sixteenth century.59 

 

Exempla Evitanda  

 

The advice for good reading for captains and soldiers is contrasted with 

texts that the author wishes the reader to avoid. Contrary to the 

exempla imitanda, the exempla evitanda are illustrations – still in the 

logos part of the text – of the manners by which Possevino warns the 

reader, aiming to achieve a damnatio memoriae of each of these 

examples, as opposed to the exultatio memoriae of an exemplum 

imitandum. An example of a wished-for damnatio memoriae is the 

Orlando Furioso, written by Ludovico Ariosto (1474–1533), of which 

Possevino notes: “it is a most shameful thing that a soldier knows the 

stanzas, sonnets, dishonest songs of Furioso by heart, better than the 

Apostolic confession, which is the true oil lamp of the Christian.”60 

 
58 SC 1604, vii–x. 
59 BS, V, 382–419; Mazetti: 2022, 87–99. 
60 SC, 77. “[…] è cosa molto vergognosa, che un soldato sappia à mente le stanze del 

Furioso, & sonetti, & canzoni dishoneste, & non più tosto sappia il simbolo 

Apostolico, il quale è la vera lucerna del Christiano.” 



 

 

 

 

 
113 

 

When treating the vice of pride, the psalmist David is put forward 

as an exemplum evitandum. It may seem odd that Possevino chose to 

present King David as an exemplum evitandum. The psalmist serves as 

an accommodated exemplum because of his pride, but that does not 

entail that his status as an important figure in the Judeo-Christian 

tradition is questioned. In Soldato Christiano, Possevino is concerned 

with David’s ego, resulting in the deaths of the 70,000 people who 

trusted him (1 Chronicles 21:13–14). Hence, for David not to increase 

his pride, “the Divine Majesty many times withheld him opportunities 

to triumph”.61 

The vice of greed is also addressed, with Lucius Junius Brutus (d. 

c. 500 BC), the founder of the Roman Republic, serving as an exemplum 

evitandum for succumbing to temptation and ultimately murdering his 

children to acquire earthly riches. He could not have been happy, 

Possevino infers, since “God is the one who makes us happy, who is the 

true richness of the minds.”62 Men praise human freedom and greed, 

which “led the Romans to great achievements […but] they encouraged 

fathers to kill [their] sons.”63 

King Herod, because he seduced the hearts of the innocent 

through pretty blessings, is an exemplum evitandum and a stereotypical 

heretic. Possevino sought to demonstrate a genealogy of heretics, using 

the term scuola as a metaphor for the place where bad habits were 

exercised and a culture of the wrong kind was pursued. This school’s 

alumni include Herod and subsequent heretics: “It is most noticeable 

then that hypocrisy always served the precursor of heresy. And like 

Herod first made use of this, under the pretence of wanting to honour 

Christ, to whom the Magi went, and in the end used violence on many 

innocents to extinguish him, so the heretics proceed in the same manner 

 
61 SC, 62. ”[…] la Divina Maestà spesse volte toglie l’occasione de i trionfi.” 
62 SC, 82. “[…] Dio è quel che ci fa felici, il quale è la vera richezza delle menti. The 

main source to Lucius Junius Brutus’s life, is Titus Livy’s History of  Rome (‘Ab 

urbe condita’), Book 2. 
63 SC, 83. “[…] spinsero i Romani à fatti maravigliosi […] sostennero i padri 

d’uccidere i figliuoli.” 



 

 

 

 

 
114 

 

as those who were educated in the same school in which Herod was 

taught.”64  

King Herod and the other above-mentioned exempla evitanda can 

be said to be examples of warning in a general sense. The explicit 

enemies of the soldiers to whom the Soldato Christiano was aimed were, 

however, the Huguenots and the Ottomans, and Possevino was eager to 

represent them as exempla evitanda in particular. Martin Luther (1483–

1546), for instance, is accused of having spread the poison of heresy in 

Germany and the leaders in Geneva are held to have drunk the poison 

of false opinions and proven guilty of killing “poor priests in cold blood, 

[and] to violate the simple virgins closed in monasteries, to tear the 

innocent clerks to pieces, profane the churches, to steal the Temples, to 

conquer the Cities to Princes.”65  God, Possevino claims, helps the 

Catholic forces, such as when the ‘heresiarch’ Huldrych Zwingli (1484–

1531) was put to death and when Emperor Charles V (r. 1519–1556) 

miraculously defeated the Protestant Duke of Saxony, whose wounds 

are said to have manifested God’s poured-out grace to the Catholic 

forces.66 

As previously concluded, different duties are performed with 

different means. Although being praised for their war skills, the soldiers 

of the Catholic forces are told to refrain from disputing with heretics in 

matters of faith, since they are not adequately trained for this purpose. 

Such things appertain to priests, who, on the other hand, are not 

allowed to fight in war. Suitable conducts for priests are “tearful prayer, 

fasting, [to administer] the most holy Sacrifice of the Mass, the 

 
64 SC, 44–45. ”[…] è notissimo poi, che l’hipocrisia sempre servi di precursore 

all’heresia: & si come Herode si valse prima di questa fugendo di volere adorare 

Christo, al quale andavano i Magi, & finalmente usò della violenza verso tanti 

innocenti per estinguerlo, cosi gli heretici usano de’ medesimi modi, come coloro i 

quali ad una istessa scuola di che insegnò ad Herode sono stati ammaestrati.” 
65 SC, 46. ”[…] à sangue freddo i poveri preti, violare le semplice vergini chiuse ne’ 

monasterij, lacerare in pezzi gli innocent chierici, profanare le Chiese, rubare i 

Tempij, prendere le Città a’ Prencipi.” 
66 SC, 97–98. 



 

 

 

 

 
115 

 

Sacraments, and the sermon through which they will obtain great 

strengths to [pass on to] the soldiers in that they embrace the sword.”67 

Apart from the Protestant rivalry against Catholic dominance in 

early modern Europe, the posing threat of the advancing Ottomans 

caused Possevino to admonish the Christian soldiers to avoid showing 

curiosity for the customs of the Muslims and certainly not to read the 

Quran since it, according to Possevino, is only filled with violence and 

tyranny that “even many brute animals dread.”68  

Possevino reasons that Muslims are exempla evitanda and that 

only experts in theology, that is, priests, are to dispute with heterodox 

groups. The reading of the Quran does not pertain to the soldier, whose 

magistra vitae is history and not theology. In addition, Possevino, in his 

Apparato All’Historia, noted that the Catholic Church has forbidden 

many history books about the Turks. In contrast, the Quran ought only 

to be read by those Catholics of theological schooling who frequently 

converse with people from the Orient as a means to convert them to the 

Catholic faith. 69  

 

Final part of the Soldato Christiano  

 

In the summing up of the Soldato Christiano, we encounter a powerful 

and emotional urge (an exhortatio) to the soldiers to keep a strong faith 

in that God will use their efforts in war to his greater glory. This part is 

called pathos, which, according to Aristotle, serves to arouse the 

audience’s emotions.70 

   The war against heretics and infidels, Possevino ensures, is a 

necessity since children are being spiked with the halberds of the 

heretics and infidels. Older people are pushed from towers, monks are 

 
67 SC, 31. “[…] l’oratione con lagrime, i digiuni, il santissimo sacrificio della 

Messa, i sacramenti, & la predicatione per le quali acquisteranno maggiori forze á 

Soldati, che per cingersi la spada. ” 
68 SC, 39. “[…] anco molti bruti animali aborriscono.” 
69 Mazetti 2022, 95–96. 
70 See Aristotle: 1926, I: c. 1, 11–c. 3, 6. 



 

 

 

 

 
116 

 

thrown into ponds or are decapitated, priests are forced to dig their own 

graves, and then they are buried alive. Mothers are cast into the fire by 

their own children, some are planted with their heads in the ground, 

whereas others have had their flesh cut out bit by bit, and the eyes and 

noses of priests are used as decoration on bridles.71 This, Possevino 

concludes, “moves the Christian Soldier to seize the sword in order to 

defend the faith, in the service of which they [the soldiers] willingly have 

shed their blood.”72 Moreover, “God will give victory to the soldier in 

this world and eternal rest in the other.”73 Surely, Possevino successfully 

demonstrated his rhetorical skills by arousing his intended readers’ 

emotions through pathos, urging them to take up arms and fight the 

enemies of the Catholic faith. No doubt that Pope Pius V gave him his 

stamp of approval.  

In the concluding pages of the Soldato Christiano, it is possible to 

observe that the content is circularly drawn back to the introduction, 

namely to ius ad bellum. The reason is that the theme of ius ad bellum 

functions as a reminder to the reader of why one entered the discussion 

of ius in bello in the first place. Logically, there must be a justification 

before there can be conduct.74 

Concluding Remarks 

 

The rhetorical framework of the Soldato Christiano has been discussed, 

with attention to the formal division of a rhetorical text into three parts: 

ethos, logos, and pathos. The presentation of historical exempla has been 

of particular interest, and it has been concluded that a key element of 

the text is to motivate soldiers who were to fight under the banner of 

the Holy League against the Huguenots and Turks, through examples 

of imitation and elusion. The exempla are accommodated in order to 

 
71 SC, 100–101. 
72 SC, 101. “[…] muove il Soldato Christiano à stringere la spada per difendere la 

fede, in servigio della quale essi volentieri sparsero il sangue.” 
73 SC, 103. “[…] Dio al soldato darà vittoria in questo mondo, & eterno riposo 

nell’altro.” 
74 SC, 104 etc. 



 

 

 

 

 
117 

 

fulfil the goal of presenting trust, appeal to reason, and to arouse the 

emotions of the soldiers. As has been noted, the text was novel in the 

early modern period in the sense of instructing on the conduct of war, 

not so much from the perspective of why it is appropriate to engage in 

warfare (ius ad bellum) but rather from the perspective of how to behave 

in war (ius in bello). It is in that discussion that persuasion through 

historical exempla reaches its full force. 

Once the Soldato Christiano was published, it did not take long 

before fellow authors followed suit and composed other works in the 

genre of ius in bello. During the Missio Castrenses (i.e., priests serving in 

military camps) in the Low-Countries, Thomas Sailly (1553–1623) – a 

Jesuit and the confessor to the cardinal Alessandro Farnese (1545–1592) 

– reworked and translated Possevino’s Soldato Christiano into the 

French vernacular.75 Piotr Skarga (1536–1612), a Polish Jesuit trained 

in Vilnius, served as King Sigismund Vasa’s (1566–1632) court preacher 

and wrote a Soldato Christiano in the Polish language. It is also possible 

that themes in Possevino’s text might have had some influence on 

Justus Lipsius’s (1547–1606) works.76 

The deliberative rhetorical framework of the Soldato Christiano 

and its explosive antipathy against the enemies of the Catholic Church 

were by no means unique to the early modern reader. Still, the Soldato 

Christiano should be regarded as a pioneering work since Possevino was 

among the very first to present a combination of catechism and military 

instruction in writing. He did so using rhetorical devices rooted in 

ancient rhetorical tradition, which were known to his readers at the 

time. 

 

 
75 Ariane Boltanski, “A Jesuit Missio Castrensis in France at the End of the 

Sixteenth Century: Discipline and Violence at War”, Journal of Jesuit Studies, 

4 (2017), 588; Vincenzo Lavenia, “’Missio Castrenses’: Jesuits and Soldiers 

between Pastoral Care and Violence”, Journal of Jesuit Studies 4 (2017a), 551–

552. 
76 Lavenia 2017a, 548–549; Vincenzo Lavenia, “Jesuit Catechisms for Soldiers 

(Seventeenth–Nineteenth Centuries): Changes and Continuities”, Journal of 

Jesuit Studies 4 (2017b), 600. 



 

 

 

 

 
118 

 

Uppsala Studies in Church History 

 

Uppsala Studies in Church History is a series published by the 

Department of Theology, Uppsala University. It includes both works in 

English and in Swedish. The volumes are available open access and are 

published only in digital form on www.diva-portal.org.  

 

Uppsala Studies in Church History är en skriftserie som utges vid 

Teologiska institutionen, Uppsala universitet. Serien innehåller arbeten 

på såväl svenska som engelska. Skrifterna i serien är fritt tillgängliga 

och utges endast i digital form på www.diva-portal.org. 

 

1.   Lundberg, Magnus. A Pope of Their Own: Palmar de Troya and 

the Palmarian Church. 2017. 

2.   Hansson, Klas. Mottagning av ärkebiskop: Från tillträde i enkelhet 

till offentlig pompa. 2017. 

3.   Andersson, Patrik. En katolsk Ansgar för en katolsk kyrka: 

Ansgar- jubileer och historiebruk, 1920–1930. 2017. 

4.   Mazetti Petersson, Andreas. Antonio Possevino’s Nuova 

Risposta: Papal Power, Historiography and the Venetian Interdict 

Crisis, 1606–1607. 2017. 

5.   Lundberg, Magnus. Tomás Ruiz: Utbildning, karriär och 

konflikter i den sena kolonialtidens Centralamerika. 2017. 

6.   Cadavid Yani, Helwi M. A Colombian Nun and the Love of God 

and Neighbour: The Spiritual Path of María de Jesús (1690s-

1776), 2018. 

7.    Lundberg, Magnus & James W. Craig. Giuseppe Maria Abbate: 

The Italian-American Celestial Messenger, 2018.  

8.    Forsell, Gustaf. Race and Liberal Theology: Sveriges Religiösa 

Reformförbund in Interwar Sweden, 2019. 

9.   Hahr Kamienski, Helena, Kristen lärare i rabbinsk tradition: Om 

Henrik Steen och Svenska Israelmissionen, 2019. 

10.   Hansson, Klas. Folklig protest och partipolitik: Kyrkornas 

Påskupprop 2005 för en humanare flyktingpolitik, 2019. 



 

 

 

 

 
119 

 

11.   Lundberg, Magnus. A Pope of Their Own: Palmar de Troya and 

the   Palmarian Church. 2nd edition. 2020. 

12.   Hansson, Per. Befogenhetsprövningar i Svenska kyrkan: Ett spel 

för galleriet? 2021.  

13.   Grenholm, Micael. Enemy Love and Apocalyptic Genocide: Views 

on Military Violence and Pacifism Among Swedish Pentecostals 

1967–1971. 2022. 

14.   Hansson, Klas. Principer och praktik: Lekfolkets ansvar och makt 

i Svenska kyrkans församlingar 1930–2000. 2023. 

15.   Lind, Hanna. “Vi bedja om väckelse”: Identitet hos sju EFS-

föreningar i pitebygden under 1950-talet. 2023. 

16.   Lundberg, Magnus. Är påven katolik? Traditionalistiska 

variationer på ett tema, 2024  

17. Mazetti Petersson, Andreas (ed.). Antonio Possevino’s Writings, 

vol. I: Apparato All’Historia (1598), 2024.  

18. Mazetti Petersson, Andreas (ed.). Antonio Possevino’s Writings, 

vol. II: Interdict Texts (1606–1607), 2024.  

19. Lundberg, Magnus. A Polish-American Pope: Adam Oraczewski 

‒ Adam II, 2025. 

20. Erlandsson-Diaz, Johan T. Katolsk alternativmodern tradi-

tionalism: Tradition, modernitetens gåva och sökandet efter en 

dynamisk kyrka, 2025. 

21. Lundberg, Magnus. Is the Pope Catholic?: Traditionalist 

Variations on a Theme. 2026. 

22. Mazetti Petersson, Andreas. Antonio Possevino’s Writings, Vol. 

III: Il Soldato Christiano (1583). 2026. 

 

 

 


